**史威登堡短著合集二**

1.新教会圣典

2.仁爱

3.婚姻

4.真实的基督教补录

5.真实的基督教附录

6.时代的完结，主的第二次降临和新教会

7.十诫

8.启示录诠释概述

9.样本和草图

10.通向灵魂知识的道路

**新教会圣典**

Canons of the New Church

(1769年)

**史 威 登 堡**

一滴水 译

(2023.10)

**目录**

序言(1-2节)

1.神(3-12节)

2.神救赎主耶稣基督和救赎(13-23节)

3.救赎(24-31节)

4.圣灵(32-37节)

5.圣三一(38-47节)

**总主题索引**

**神**

1.神的一体

2.神的存在和实存

3.神的无限

4.神创造宇宙

5.神性之爱和神性智慧

6.创造来自神性之爱和神性智慧

7.创造的目的，也就是一个天使天堂

8.全能；全知；全在

**主救赎主**

9.神里面有爱和智慧，或神性良善和神性真理

10.祂在神性真理方面降临

11.这真理就是圣言

12.什么是圣灵和至高者的能力

13.主的人身或人性就是神的儿子

14.主在世时的倒空状态

15.神性真理和良善在人身或人性里面的合一

16.将它们合一之后，祂就回到父那里

17.祂接连荣耀了祂自己

18.这种合一就像灵魂与身体的合一

**救 赎**

19.教会从良善逐渐衰落到邪恶

20.每当邪恶和地狱的权势胜过良善和天堂时，教会的终结就到来了

21.教会以同样的方式从内在游荡到外在

22.圣言对(教会)终结和发展的描述

23.那时，一场彻底的毁灭即将发生

24.主救赎了世人和天使

25.主基督所受的试探

26.救赎只能由成肉身的神实现

**圣灵**

27.圣灵是神性发出

28.它从神通过人身或人性发出

29.它通过天堂进入世界

30.之后藉着人到人那里

31.圣灵是圣言

32.它的运作就是教导、改造等等

33.神是从神性真理来认识的

34.何谓人的灵

**三位一体**

35.有一个神性三位一体(简称圣三一)

36.父、子、圣灵是一位神的三要素

37.创世之前，三位一体并不存在

38.创世之后，三位一体存在于耶稣基督里面

39.这三位一体能从圣言，也能从《使徒信经》推论出来，但不能从《尼西亚信经》推论出来

40.不一致的观念源于尼西亚的三位一体

41.这三位一体败坏了教会

42.它还歪曲了圣言

43.因此才会有主所预言的“灾难”和“毁坏”

44.任何救赎都是不可能的，除非主建立一个新教会

45.三位一体在主救主里面；这就是为何要唯独靠近主，才可能会有救赎或永生

**序 言**

1.如今，除了爱的自我证明的理性外，没有什么东西能重建教会，因为世人已经堕落了。今天的教会在神、信和仁方面都犯了错；它对永生一无所知，因而处在幽暗之中。整个宗教都建立在关于神的观念上，并与之相符。这就是所有教会，从第一个开始依次所指向的教会；但以理预言了这个教会。

新教会不能在最后的审判完成之前建立，这是为了避免神圣事物遭到亵渎。那时预言了圣言的灵义将被揭示，还预言了唯独主是圣言，那时祂的降临会发生。

如今很少有人拥有宗教的原因是：

(1)关于主，人们不知道祂是在位格和本质上独一的神，三位一体在祂里面；而事实上，一切宗教都建立在关于神的知识，以及对祂的爱慕和敬拜上；

(2)人们不知道，信无非是真理，他们不知道他们所说的信是不是真理；

(3)人们不知道什么是仁爱，也不知道什么是邪恶和良善；

(4)人们不知道什么是永生。

生活的真理在何等程度上成为生活的一部分，信之真理就在何等程度上成为信的一部分，不多也不少。有些真理是知识的事，不是信的事。

2.这本书包含了启示录中的“新耶路撒冷”所表示的新教会的整个神学。

**第一部分 神**

3.概要：

I.有一位神

II.这一位神是存在本身，也就是耶和华

III.这神自己来自永恒，因此是永恒本身

IV.神因是存在本身，来自永恒，故是宇宙的创造者

V.这独一神是爱本身和智慧本身，因而是生命本身

VI.祂出于神性之爱通过神性智慧创造了宇宙，或也可说，出于神性良善通过神性真理创造了宇宙

VII.祂创造宇宙的目的是一个来自人类的天使天堂

VIII.以及因此祂的爱和智慧与世人和天使的交流和结合，并由此而来祝福和幸福，直到永远

IX.这个目的就在永恒的神创造者里面，并永远在祂里面；因此，被造宇宙由祂来保存

X.神通过祂的神性发出而成为全能、全在和全知(《揭秘启示录》31节)

**第一章 神的一体，或有一位神**

4.⑴知道并承认神为一，是教会一切教义事物中至高和至内在的，因而是普遍的。

⑵除非有一位神，否则宇宙就不能被创造并保存。

⑶一个不承认神的人没有教会，因而没有天堂在里面。

⑷教会的东西在一个不承认一位神，而是承认数个神的人里面无法凝聚在一起。

⑸有一个由神那里从天使天堂而出、进入人灵魂的普遍流注，即：有一位神，祂是一。

⑹人类理性若愿意，就能从世界上的许多事物中感知到有一位神，还感知到祂为一。

⑺正因如此，全世界凡拥有宗教和正常理性的民族，没有一个不认可并承认一位神的。

⑻圣经，因而基督教界的教会教义都教导，有一位神。

页边注释：神学主题占据人类心智的最高区域。这些主题是无数的。神在它们中间。有一个流注从祂，如同从一轮太阳向下进入每一个和一切事物。因此，言语，就像关于祂的知识一样，渗透并充满这一切事物。与祂的结合使人成为祂的形像。结合通过爱和智慧实现。

⑼但就这一位神的品质而言，各人民和民族都持不同看法，并仍会持不同看法。

⑽许多原因导致他们在神和祂的一体方面持不同看法，并仍会持不同看法。

**第二章 这一位神是存在本身，**

**这就是耶和华，或祂自己里面的神的存在和实存**

5.⑴这一位神因存在，因而因以下事实而被称为“耶和华”，即：祂就是那“今在、昔在、以后永在者”；或也可说，祂就是那“首先的，末后的”，“是初，是终”，“是阿拉法，是俄梅戛”(启示录1:8, 17; 21:6; 以赛亚书44:6)

⑵因此，这独一无二的神是本质、实质和形式；世人和天使是属灵的本质、实质和形式，或形像和样式，只要他们从这独一的神性中获得品质。

⑶这神性存在(实在)就是存在(实在)本身。

⑷神性存在(实在)本身同时也是神性实存本身

⑸神性存在和实存本身不能产生另一个系存在和实存本身的神性。

⑹因此，与这一个神具有相同本质的另一个神是不可能的。

⑺古代，以及部分现代的多神，都来源于不被理解的神性本质，而非其它任何源头。

**第三章 神的无限**

6.⑴由于神存在于世界之前，因而存在于有空间和时间之前，所以祂是无限的。

⑵由于神存在并实存于自己里面，世界上的一切事物都从祂存在并实存，所以祂是无限的。

⑶由于创世之后，神在脱离空间的空间中和脱离时间的时间中，所以祂是无限的。

⑷由于神是世界上的一切事物中的全部，尤其是天堂和教会的一切事物中的全部，所以祂是无限的。

⑸神的无限因与空间的对应关系而被称为无垠，因与时间的对应关系而被称为永恒。

⑹尽管神的无垠是因着与空间的对应关系，祂的永恒是因着与时间的对应关系，但祂的无垠里面没有空间，祂的永恒里面没有时间。

⑺神的无垠是指祂在存在方面的神性；神的永恒是指祂在实存方面的神性；两者都在它自己，或祂里面。

⑻一切受造物都是有限的；无限在有限事物中，如同在它的容器中。

⑼天使和世人因是受造的，因而是有限的，故无法理解神的无限，也无法理解诸如在它们自己里面的祂的无垠和永恒。

⑽尽管如此，当被神光照时，他们能如同透过格栅那样看到，神是无限的。

⑾无限的一个形像也铭刻在世界上的多样性和繁衍上；铭刻在多样性上，是因为没有哪两样事物是完全一样的；铭刻在繁衍上，无论有生命的，还是无生命的，是因为一粒种子会无限增多，它的繁殖直到永恒；此外还有其它许多事物。

⑿世人和天使若生活良善，就照其承认神的一体和无限的程度和方式而成为神的容器和形像。

⒀思想世界之先的东西，以及世界之外的东西毫无用处，因为世界之先没有时间，世界之外没有空间。

⒁一个人若不在某种程度上被主从时空观念中抽离出来，可能会因思想这些事而疯掉；时空观念是人类思维的每一个事物所固有的，并依附于天使思维的每一个事物。

**第四章 一位无限的神创造了宇宙**

7.⑴没有人能为自己形成神创造宇宙的观念，或感知到神创造了宇宙，除非他首先对灵界及其太阳，以及对应关系和由此实现的属灵事物与属世事物的结合有所了解。

⑵有两个世界：一个是灵人和天使所在的灵界，一个是世人所在的自然界。

⑶灵界有一轮太阳，自然界另有一轮太阳；灵界从自己的太阳存在并持续存在，自然界也从自己的太阳存在并持续存在。

⑷灵界的太阳是来自耶和华神的纯粹的爱，耶和华神就在它中间；自然界的太阳则是纯粹的火。

⑸从灵界的太阳发出的一切都是活的，从自然界的太阳发出的一切都是死的。

⑹因此，从灵界的太阳发出的一切都是属灵的；从自然界的太阳发出的一切都是属世的。

⑺耶和华神通过祂在中间的太阳创造了灵界，又通过这太阳间接创造了自然界。

⑻属灵事物是实质的，属世事物是物质的；后者从前者存在并持续存在，就像在后者从在先者，或外层从内层存在并持续存在。

⑼因此，灵界的一切事物也在自然界，反之亦然，只有完美的不同。

⑽由于属世之物来源于属灵之物，如同物质来源于实质，所以它们处处都在一起；因此，属灵之物通过属世之物进行活动并执行它的功用。

⑾在灵界，创造的概念不断存在，因为那里所存在并发生的一切都是由耶和华神在一瞬间创造的。

⑿天上的每位天使周围都有创造的概念。

⒀灵界的事物与自然界的事物之间存在一种对应关系，并通过对应关系存在结合。

⒁从这些事明显可知，若事先不知道灵界及其太阳，以及对应关系，就决不能明白一位无限的神创造了宇宙；正因如此，有人提出了基于自然主义的关于宇宙创造的假说，这些假说是愚蠢的。

旁注：在灵界，创造是眼睛可以看得见的。在那里，一切都是由主瞬间创造出来的；房屋和家用器具、食物和衣服、田野、花园和平原是被创造出来的，羊群和牛群也是被创造出来的。这些和其它无数事物都是照着天使的情感，及其由此产生的感知而被创造出来的，并出现在他们周围；只要他们处于这些情感，它们就持续存在；一旦这些情感停止，它们就被清除。在地狱，有害的蛇、野兽和鸟类也是被创造出来的；并不说这些是主所创造的，而是说良善被转变成邪恶。由此清楚可知，世界上的一切事物都是由主创造的，并通过包围它们的属世事物被固定。

**第五章 神里面的神性之爱和神性智慧**

8.⑴爱和智慧是生命的两个本质和共性；爱是生命的存在，智慧是来自这存在的生命的实存。

⑵神是爱本身和智慧本身，因为祂正是存在本身和实存本身。

⑶除非神是爱本身和智慧本身，否则天上的天使或世上的世人就没有任何爱或任何智慧。

⑷天使和世人通过爱和智慧与神结合到何等程度，他们就在何等程度上处于真正的爱和真正的智慧。

⑸两样事物，即热和光，从耶和华神通过祂在中间的太阳发出；从它发出的热是爱，光是智慧。

⑹从它发出的光是爱的光辉，在圣言中由“荣耀”来表示。

⑺这光是生命本身。

⑻天使和世人在他们从神处于源自爱的智慧的程度内而活着

⑼无论你说神是良善本身和真理本身，还是说爱本身和智慧本身，都是一样的；因为一切良善都属于爱，一切真理都属于智慧。

⑽爱与智慧是不可分离、不可分割的；良善与真理同样如此；因此，爱如何与天使和世人同在，智慧就如何与他们同在；或也可说，良善如何，真理就如何；但反过来不行。

**第六章 一位无限的神出于神性之爱通过神性智慧创造宇宙**

9.⑴被光照的理性可以看出，世界上的一切事物的最初起源是爱，世界是出于爱通过智慧被创造出来的。正是由于这个原因，而不是其它原因，世界从其最初事物到最后事物，都是一件连贯到永恒的作品。

⑵世界是出于爱通过智慧，因而通过耶和华神在中间的纯粹为爱的太阳被创造出来的，这一点从爱与热，并智慧与光的对应关系可以看出来。世界靠这两者，即热和光持续存在，地面上的一切事物年复一年地被创造出来；如果这两者都被收回，世界就会陷入混乱，从而陷入虚无。

⑶有三样事物按顺序相随，并以不可分离的配偶关系发出，即爱、智慧和功用。

⑷爱通过智慧在功用中存在并持续存在。

⑸这三者在神里面，这三者从神发出。

⑹被造宇宙由这三者的无限容器构成。

⑺由于爱和智慧在功用中存在并持续存在，所以被造宇宙是一个功用的容器，功用因其源头而是无限的。

⑻由于一切良善都来自神，良善和功用为一，还由于被造宇宙是形式上的功用的完全，所以可知，被造宇宙是神的完全。

⑼创造是出于神性之爱通过神性智慧实现的，这一点由约翰福音中的这些话来表示：

起初有圣言，圣言与神同在，神就是圣言。万物都是藉着祂造的；世界也是藉着祂造的。(约翰福音1:1, 3, 10)

此处“神”表示爱的神性良善；“圣言”，也就是神，表示智慧的神性真理。

⑽邪恶，或邪恶的功用，直到创世之后才存在。

**第七章 创造的目的本身是来自人类的一个天使天堂**

10.⑴在被造的世界里有目的的持续发展，也就是从最初目的通过居间目的直到最终目的的发展。

⑵最初目的属于爱，或与爱有关；居间目的属于智慧，或与智慧有关；最终目的属于功用，或与功用有关。这是因为在神里面并来自神的无限的一切事物都属于爱、智慧和功用。

⑶目的的这些发展从最初事物行进到最后事物，又从最后事物返回到最初事物；它们按被称为事物循环的周期行进和返回。

⑷目的的这些发展或更普遍，或不那么普遍，是具体目的的总和。

⑸最普遍的目的，也就是目的中的目的，在神里面；它从神发出，从灵界的最初事物行进到自然界的最后事物，然后从这些最后事物返回到那些最初事物，从而回到神那里。

⑹来自神的这最普遍的目的，或目的中的目的，是一个来自人类的天使天堂。

⑺这最普遍的目的是所有目的，以及它们在灵界和自然界这两个世界的发展的总和。

⑻这最普遍的目的是至内层，可以说是每一个被造物的生命和灵魂，力量和努力。

⑼因此，被造宇宙中的一切事物，从最初到最后，再从最后到最初，都有一个连续的联系。

⑽宇宙的保存从这个目的被植入被造物，无论整体还是部分。

11.另一方面：

⑴爱是属灵的结合。

⑵真正的爱本身不可能沉寂，或说处于不活跃的状态，也不可能被限制在自己的范围内，而是愿意走出去，用爱拥抱他人。

⑶真正的爱渴望与他人结合，与他们交流，并将自己的东西给予他们。

⑷真正的爱渴望住在他人里面，并从他人住在自己里面。

⑸神性之爱，也就是爱本身，和神自己渴望在一个系祂自己的形像和样式的主体里面；因此，祂渴望在人里面，也渴望人在祂里面。

⑹为叫这一切可以实现，从在神里面的爱的真正本质，因而从一个紧迫的原因可知，宇宙必须由神来创造，宇宙中必须有星球，星球上必须有人，人里面必须有能与神性之爱结合的心智和灵魂。

⑺因此，被造的一切事物都视人为目的。

⑻由于天使天堂由人，由他们的灵和灵魂形成，所以被造的一切事物都视天使天堂为目的。

⑼天使天堂是神与人，并人与神同住的居所本身。

⑽永恒的祝福、幸福和快乐同时或一起是创造的目的，因为它们属于爱。

⑾这目的是至内层，因而可以说是每一个被造物的生命和灵魂，力量和努力。

⑿这目的就是它们里面的神。

⒀被植入受造物，无论整体还是部分的这个目的，使得宇宙被保存在被造状态，只要对立的爱之目的不阻碍和破坏。

⒁神出于祂的全能、全在和全知不断规定，从对立的爱而来的对立的目的不可占上风，创造的工作不可被推翻，甚至到毁灭的地步。

⒂保存就是不断的创造，如同持续存在就是不断的存在。

**第八章 神的全能，全知和全在**

12.⑴神的全能、全知和全在不在人类的理解范围之内，因为神的全能是无限的能力，神的全知是无限的智慧，神的全在是在从祂已经发出和发出的一切事物中的无限存在；事实上，神性的无限不在有限的理解范围之内。**₁**

⑵神是全能、全知和全在的，这一点无需理性的调查就能得到承认，因为这一点从神流入人类心智的更高区域，因而在那些拥有宗教信仰和正常理性的人那里流入承认。它也流入那些没有宗教信仰的人中间，但他们不接受，因而不承认。

⑶一个人能从属于理性，同时从属于宗教的无数事物证实，神是全能、全知和全在的，如以下事实。

⑷第一：唯独神存在并实存于自己里面；其它一切存在和一切事物都从祂存在。

⑸第二：唯独神从自己去爱、有智慧、活着并行动；其它一切存在和一切事物都从祂如此行。

⑹第三：唯独神从自己那里拥有能力；其它一切存在和一切事物都从祂那里拥有能力。

⑺因此：神是整体的灵魂；一切存在和一切事物都从祂存在、活着、活动。

⑻除非世上和天上的每一个事物都与从自己存在、活着、拥有能力的那一位有关，否则宇宙就会瞬间消散。

⑼因此，神所造的宇宙是神的丰满或完全；因此，祂自己说：

祂是首先的，是末后的，是初，是终，是阿拉法，是俄梅戛，是昔在今在以后永在的全能者。(启示录1:8, 17; 21:6)

⑽宇宙的保存，也就是不断的创造，完全证明神是全能、全知和全在的。

⑾对立面，也就是邪恶，不会因神是全能、全知和全在而被移除，因为邪恶与主体和被造物无关，因而不会渗透到里面的神性事物。

⑿因在最小事物上也普遍的圣治，邪恶越来越从内层被移除，并被赶到外层，从而被疏远和分离，以免它们对来自神性的内在事物造成任何伤害。**₂**

注：1.页边空白处注释：一切事物都按秩序行进。神就是秩序。

2.页边空白处注释：神性全能通过主的人身或人性来行使。这就是“坐在右手边”(马可福音14:62; 16:19; 马太福音26:64)、“首先的和末后的”，如启示录(启示录1:8, 17)论到人子所说的；在那里，经上说：“祂是全能者。”原因在于，神从最初事物通过最后事物行动，从而将一切事物都聚集在一起。主从最初事物通过与人同在的最后事物，但不通过属于人的任何东西，而是通过在人里面属于祂自己的东西行动。对犹太人来说，主通过圣言，因而通过祂自己的东西行动；祂也通过圣言藉着以利亚和以利沙行神迹；但由于犹太人败坏了圣言，所以神亲自降世，使自己成为“末后的”，然后从自己行神迹。秩序首先被创造，神照着秩序行动，所以神使自己成为秩序。

**第二部分 神救赎主耶稣基督和救赎**

**[神救赎主耶稣基督]**

13.概要：

I.神里面有爱和智慧，或神性良善和神性真理

II.祂在神性真理方面降临

III.这真理就圣言

IV.什么是圣灵和至高者的能力

V.主的人身或人性就是神的儿子

VI.主在世时的倒空状态

VII.神性真理和良善在人身或人性里面的合一

VIII.它们合一之后，祂就回到父那里

IX.祂接连荣耀了祂自己

X.这种合一就像灵魂与身体的合一

**第一章 耶和华神里面有具有相同本质的**

**两样事物，即神性之爱和神性智慧，或神性良善和神性真理**

14.⑴无论整体还是个体，两个世界，即灵界和自然界中的一切事物都与爱和智慧，或良善和真理有关，因为神，宇宙的创造者和建立者是爱本身和智慧本身，或良善本身和真理本身。

⑵正如人里面的一切事物，无论整体还是个体，都与意愿和理解力有关，因为意愿是良善或爱的容器，理解力是智慧或真理的容器。

⑶也正如宇宙中的一切事物就存在和持续存在而言，都与热和光有关；灵界的热本质上是爱，灵界的光本质上是智慧；自然界的热和光对应于灵界的爱和智慧。

⑷正因如此，教会中的一切事物都与仁和信有关，因为仁是良善，信是真理。

⑸因此，先知圣言有两种表达方式；其中一种与良善有关，一种与真理有关；因此，它们与耶和华神有关，耶和华神是良善本身和真理本身。

⑹在旧约圣言中，“耶和华”表示神性存在，也就是神性良善，“神”表示神性实存，也就是神性真理；“耶和华神”表示这两者；“耶稣基督”同样表示这两者。

⑺照着良善与真理结合的量和质，良善是良善，真理是真理。

⑻良善通过真理存在；因此，真理是良善的形式，因而是良善的品质。

**第二章 耶和华神在神性智慧或神性真理**

**方面降临，并在童女马利亚里面给自己取得一个人身**

15.⑴耶和华神给自己取得一个人身，是为了在日期满足的时候，祂可以成为救赎主和救主。

⑵祂凭那时祂在人身方面所披上的公义而成为救赎主。

⑶若不藉着神性真理，祂就无法成为公义，因而无法成为救赎主和救主，因为被造的一切事物从起初都是藉着神性真理被造的。

⑷神性真理能与众地狱争战，能被试探、亵渎、辱骂和受苦。

⑸但这对神性良善来说是不可能的，对神来说也是不可能的，除非在一个按照神性秩序孕育和出生的人身里面。

⑹因此，耶和华神在神性真理方面降临，并给自己取得一个人身。

⑺这与《圣经》一致，与在那里并来自它的被光照的理性也一致。

**第三章 这神性真理由“成了肉身的圣言”**(约翰福音1章)**₁来表示**

16.⑴在《圣经》中，圣言表示各种事物；例如，它表示一个真实存在的事物，也表示心智的思维，因而表示言语。

⑵首先，它表示从神的口中存在并发出的一切事物，因而表示神性真理，然后衍生地表示《圣经》，因为那里的神性真理在其本质和形式中。正因如此，《圣经》以“圣言”这一个词来称呼。

⑶十诫的“十句话”表示总体上的一切神性真理。

⑷因此，“圣言”表示主救赎主和救主，因为那里的一切事物都来自祂，因而是祂自己。

⑸从这些事可以看出，起初与神同在，就是神，在世界以先就与神同在的“圣言”表示神性真理；神性真理在创世之前就在耶和华里面，创世之后则来自耶和华，最后是耶和华在时间中给自己所取的神性人身；因为经上说“圣言成了肉身”，也就是成了人。

⑹实体圣言只是神性真理。

注：实体圣言(The Hypostatic Word)。子不能自称神，因而自称父。没有如当今教会的教义所宣称的永恒的神儿子降临，因为很明显(译注：以下的祂指的是当今教会所说的永恒的神儿子)：

(1)祂不能称祂为祂的父。

(2)祂也不能说，父的一切都是祂的。

(3)不能说，看见祂的，就是看见了父。

(4)在祂受洗和变像时，父神不能说，这是我的爱子(马太福音3:17; 17:5)。此外还有旧约圣言中关于主降临的大量经文，都收集在《新耶路撒冷教义之主篇》(6节)中；那里说，耶和华会降临。

**第四章 临到马利亚身上的“圣灵”神性真理；**

**荫庇她的“至高者的能力”表示神性良善，前者从后者存在**

17.⑴圣灵是神性发出，因而是教导、改造、重生和复活的神性真理。

⑵这是耶和华神藉先知所说，并且主自己在世时亲口所说的神性真理。

⑶这神性真理，也就是“圣言”，自主出生时就因其成孕而在主里面。后来它超出一切度量，也就是无限地增长，这由停靠在祂身上的耶和华的灵(以赛亚书42:1; 马太福音3:16)来表示。

⑷耶和华的灵被称为“圣灵”，是因为在圣言中，“神圣”论及神性真理。正因如此，从马利亚所生的主的人身被称为“圣”(路加福音1:35)；主自己被称为“独圣”(启示录15:4)；其他人被称为“圣”不是凭他们自己，而是凭着主。

⑸在圣言中，“至高者”论及神性良善；因此，“至高者的能力”(路加福音1:35)表示从神性良善发出的能力。

⑹因此，这两样事物，即临到她身上的“圣灵”和荫庇她的“至高者的能力”表示这两者，即神性真理和神性良善(后者形成灵魂，前者形成身体)，以及交流。

⑺因此，在刚出生的主里面的这两者如灵魂和身体那样截然不同，但后来合而为一了。

⑻正如在一个出生，后来重生的人身上所发生的那样。

**第五章 主耶和华的人身就是“被差到世上的神的儿子”**

18.⑴耶和华神通过给自己取得一个人身而把自己差到世上。

⑵从耶和华神成孕的这人身被称为那被“差到世上来的神的儿子”(约翰福音3:17)。

⑶这人身被称为“神的儿子”和“人子”：因祂里面的神性真理和神性良善而被称为“神的儿子”，也就是“圣言”；因来自祂的神性真理和神性良善而被称为“人子”，也就是取自圣言的教会的教义

⑷圣言中所指的不是其他“神的儿子”，而是指生在世上的那个儿子。

⑸单独为一位神的“自永恒所生的神儿子”不是来自《圣经》，也违背被神光照的理性。

⑹这是由尼西亚会议发明和虚构出来的，作为那些想要避开阿里乌及其追随者对主的人身所散布的丑闻而可以前往的庇护所。

⑺被称为使徒教会的初期教会，完全不知道自永恒所生的什么神的儿子。

**第六章 就其人身而言，主单独处于神性真理**

**到何等程度，就在何等程度上处于倒空的状态；祂与神性良善**

**结合到何等程度，就在何等程度上处于荣耀的状态**

19.⑴主有两种状态：一种被称为倒空的状态，另一种被称为荣耀的状态。

⑵倒空的状态也是在父面前的一种谦卑状态，而荣耀的状态是一种与父合一的状态。

⑶当主处于一种倒空状态，或谦卑状态时，祂向仿佛不在或遥远的父祷告；当处于一种荣耀状态，或合一状态时，祂与父说话时，就是与祂自己说话，完全就像人在重生前后所具有的灵魂和身体的状态。

⑷当主单独处于神性真理时，祂处于一种倒空的状态，因为神性真理能被众地狱或那里的魔鬼攻击，被世人辱骂；因此，当单独处于神性真理时，主能被试探和受苦。

⑸而另一方面，当主联合地处于神性良善时，祂不能被地狱里的魔鬼或世人试探，并受苦，因为神性良善不能被靠近，更不会受到攻击。

⑹主在世时，交替地处于这两种状态。

⑺主不能以其它方式成为公义和救赎。

⑻同样的事发生在一个正被主重生的人身上。

⑼从经历、理性和《圣经》证明这一点。

**第七章 主通过试探，并通过十字架受难完全地**

**将神性真理与神性良善，并神性良善与神性真理合一，因而将**

**人身或人性与父的神性，并父的神性与人身或人性合一**

20.⑴主接纳并经历了来自地狱的严酷而可怕的试探，最终接纳并经历了最后的试探，也就是十字架受难。

⑵主在试探中与地狱争战，战胜并征服它们。

⑶通过这种方式，祂将众地狱纳入秩序，同时将天使所在的众天堂和世人所在的教会纳入秩序，因为这一个的状态始终取决于那一个的状态。

⑷主也通过试探和弃绝，最后通过十字架受难代表教会的状态，就是那时教会在神性真理，因而在圣言方面的状态。

⑸主通过应验圣言、试探，通过最后的试探，也就是十字架受难完全荣耀了这人身。

⑹祂就这样拿走了不仅威胁基督教界，还威胁整个世界，同样威胁天使天堂的普遍诅咒。

⑺这就是祂“担当”并“拿走”世人的罪所表示的。

⑻当单独处于真理的状态，也就是祂的倒空状态时，祂经历试探和弃绝。

⑼属灵人与属世人，并属世人与属灵人的结合通过试探实现。

**第八章 合一完成后，祂连同**

**得了荣耀的人身并在其中回到祂自永恒所处的神性**

21.⑴耶和华神自永恒就拥有诸如天堂里的众天使所拥有的那种人身，但这人身具有无限的本质，因而是神性；祂没有诸如地上的人所拥有那种人身。

⑵耶和华按照祂的神性秩序给自己取得诸如地上的人所拥有的那种人身；这神性秩序就是，它要被孕育、出生和长大，要逐渐充满神性智慧和神性之爱。

⑶因此，祂将这人身与其永恒的神性合一，以这种方式从父出来，又回到父那里(约翰福音16:28)。

⑷耶和华神在这人身里并通过它行公义，并使自己成为救赎主和救主。

⑸通过将人身与其神性合一，祂使自己成为救赎主和救主，直到永远。

⑹耶和华神通过这人身与神性的合一高举祂的全能；这由“从在神的右手边”来表示(马可福音16:19)。

⑺在这人身里的耶和华神在众天堂之上，以智慧之光光照宇宙，激发爱的美德进入宇宙。

⑻那些靠近作为一个人的祂，并照祂的戒律生活的人从祂那里白白获得这两个礼物

⑼在天使眼中，唯独耶和华神是一个完全的人。

 **第九章 耶和华神逐渐脱去来自母亲的人身，**

**披上来自父的人身，并以这种方式将那人身变成神性**

22.⑴后代的灵魂来自父亲，并在子宫里以来自母体物质的身体为衣给自己穿上；类似种子在地里，并从大地物质所行的。

⑵因此，父的形像先是模糊地被植入身体，然后随着儿子投入父亲的追求和职责而越来越明显地植入。

⑶基督的身体，就其来自母体物质而言，本身不是生命，而是来自祂里面的神性，也就是生命本身的生命的接受者。

⑷随着基督高举自己里面的神性智慧和神性之爱，祂取了神性生命，也就是生命本身。

⑸随着基督取得来自祂自己里面的神性的生命本身，祂脱去来自母亲的人身，并披上来自父的人身。

⑹通过这种方式，基督将祂的人身变成神性，从马利亚的儿子变成神的儿子。

⑺耶稣基督只能以这种方式在天使和世人里面，天使和世人也只能以这种方式在祂里面。

⑻但由于祂的母亲马利亚后来代表教会，所以她在这方面要被称为“祂的母亲”

⑼当基督在母体人身里面时，祂处于倒空的状态，能被试探、辱骂和受苦。

⑽在这种状态下，祂向父祷告，因为这时祂仿佛不在父里面。

**第十章 如同灵魂和身体那样合一的永恒的**

**神性和时间中的人身是一个位格，这位格就是耶和华**

23.⑴在耶稣基督里面，永恒的神性和时间中的人身如同人的灵魂和身体那样合一。

⑵这种合一过去是相互的，现在也是相互的，因而是完全的。

⑶因此，神和人，也就是神性和人身是一个位格。

⑷父的一切神性事物同时在主的人身里面。

⑸因此，主是独一无二的神，祂自永恒并将永远拥有天上和地上的一切权柄。

⑹祂是“首先的和末后的”，是“初和终”，是“昔在今在以后永在的”，是“阿拉法和俄梅戛”，是“全能者”。

⑺祂是“永在的父”、“耶和华我们的义”、“耶和华救主和救赎主”、“万军之耶和华”。

⑻那些靠近作为耶和华和父的祂，并与祂结合的人就成为祂的儿子，被称为“神的儿子”。

⑼他们是祂的神性人身的容器。

**第三部分 救赎**

概要：

I.教会从良善逐渐衰落到邪恶

II.当邪恶和地狱的权势胜过良善和天堂时，教会的终结就到来了

III.教会以同样的方式从内在游荡到外在

IV.圣言对(教会)终结和发展的描述

V.那时，一场彻底的毁灭即将发生，或说那时一个彻底的诅咒构成威胁

VI.主救赎了世人和天使

VII.主基督所受的试探

VIII.救赎只能由成肉身的神实现

**第一章 随着时间推移，教会背离了**

**仁之良善，然后转向信之虚假，并灭亡了**

24.⑴天上有一个教会，地上有一个教会，它们就像人的内在和外在一样构成一个。

⑵两个世界的教会一起在主面前如同一个人，并在天使面前显为一个人。

⑶因此，教会可被比作一个人；这人先是一个婴幼儿，接着是一个青年人，然后是一个成年人，最后是一个老年人。

⑷当教会是一个婴幼儿时，它处于仁之良善；当是一个青年人和成年人时，它处于来自这良善的信之真理；当是一个老年人时，它处于仁与信的婚姻。

⑸当教会是这样，并继续是这样时，它会持续到永远；但它若背离其婴幼儿的仁之良善，就不同了。

⑹教会若背离其婴幼儿的仁之良善，就会在真理上卷入幽暗，并陷入虚假，就像一个瞎子掉进坑里。

⑺教会的四个要素是：关于神的知识或认知，关于仁之良善的知识或认知，关于信之真理的知识或认知，以及照之的生活。

⑻当一个教会背离仁爱时，它也背离了这四个要素；同时在神、仁、信和敬拜方面的虚假就会流入。

⑼这些虚假流入教会的领袖或大主教，并从他们流入人们，如同从头流入脚。

⑽虚假从教会的领袖或大主教流入，又从他们那里流出去的原因有两个：一个是由爱自己所产生的对统治或掌权的爱，另一个是由人的自我，而不是由《圣经》所产生的理解事物或聪明。

⑾当情况是这样时，从一个虚假就会流出一连串的虚假，这种情况会持续下去，直到真理荡然无存。

⑿当《圣经》被用来确认这些东西时，它就完全被歪曲了，教会也因此灭亡。

**第二章 当在自然界，邪恶通过虚假所得的权势**

**开始胜过良善通过真理所得的权势，同时地狱的权势**

**胜过天堂的权势时，教会的终结就在眼前**

25.⑴每个人死后都会进入他自己的良善，并由此进入真理，他在世上就处于这良善和真理；或他以同样的方式进入自己的邪恶，并由此进入虚假。

⑵那些处于良善，并由此处于真理的人进入天堂；那些处于邪恶，并由此处于虚假的人进入地狱。

⑶那些在世上处于良善的人从内层处于真理；即便处于虚假，死后他们仍能接受与他们的良善一致的真理。而那些处于邪恶的人正好相反。原因在于，良善和邪恶属于意愿，意愿是人的存在，理解力则拥有由此而来的实存。

⑷从灵界中的天堂和地狱的状态可以知道在地上，良善胜过邪恶，或邪恶胜过良善到了何等程度；因为每个人死后都归到自己人那里，也就是进入他自己的邪恶或良善，而天堂和地狱就来自人类。

⑸出于许多原因，这一点在地上绝无可能为人所知，

⑹天堂与地狱之间有一个间隔，从地狱呼出的邪恶升入其中，良善则从天堂降于其中；它们在那里相遇。

⑺这个间隔的中间有一个良善与邪恶之间的平衡。

⑻从该平衡可以知道良善胜过邪恶，或邪恶胜过良善到了何等程度。

⑼主在那里如在一架天平上权衡它。

⑽这种平衡随着邪恶胜过良善而向天堂提升，随着良善胜过邪恶而向地狱下降，因为来自天堂的良善把它压下去，来自地狱的邪恶把它提上来。

⑾这种平衡对天堂天使来说如同一个脚凳，他们的良善终止于其中并停靠于其上。

⑿由其良善和由此而来的真理产生的天堂天使的幸福照着这种平衡提升的程度而减少。

⒀就在地上邪恶胜过良善的同时，地狱胜过天堂。

⒁由此清楚可知，当邪恶的权势胜过良善的权势时，教会的终结就在眼前。

⒂之所以说“良善通过真理所得的权势”和“邪恶通过虚假所得的权势”，是因为良善通过真理拥有权势，邪恶通过虚假拥有权势。

**第三章 教会因从良善游荡到**

**邪恶，所以也从内在敬拜游荡到外在敬拜**

26.⑴邪恶在教会增长到何等程度，教会成员就在何等程度上变得外在。

⑵教会成员在何等程度上变得外在，就在何等程度上被分裂，也就是内在变得邪恶，外在却拥有良善的表象。

⑶每个人死后最终变成他在内在中的样子，而不是他在外在中的样子。

⑷也正因如此，世人因从外在进行判断，故不知道教会的状态是什么样，因而也不知道教会如何变得越来越弱，并走到尽头。

⑸每个人都有一个内在和一个外在，被称为内在人和外在人。

⑹意愿，因而生命主要的爱在内在人中掌权；而理解力在外在人中掌权，这外在人要么明显、要么谨慎、要么狡猾地支持内在人。

⑺如果内在人是邪恶，外在人是良善，那么在这外在人中的内在人就是一个伪君子和一个假冒为善的人。

⑻就其内在人而言，没有人是善的，除非他从主而为善的。

**第四章 圣言的许多地方描述了教会朝向终结的发展和终结本身**

27.⑴教会里的良善和真理逐渐减少，邪恶和虚假增多，在圣言中被称为“荒废”和“荒凉”。

⑵当良善和真理荡然无存时的最后状态，在圣言中被称为“完结”(译注：consummation，中文圣经或译为结局，终结，满了，终止，满盈等)和“剪除”。

⑶教会的终结本身就是(日期或时候)满足。

⑷同样的事在圣言中也由“晚上”和“黑夜”来表示。

⑸还由先知书和福音书中的这些话来表示：

那时日头就变黑了，月亮也不放光，众星要从天上坠落，天势都要震动。(马太福音24:29; 以赛亚书13:10; 以西结书32:7; 约珥书2:10; 2:31; 3:15; 阿摩司书5:20; 8:9; 马可福音13:24; 路加福音21:25)

⑹那时，教会不复存在，只是徒有虚名；但它里面仍有这样的余剩，即：一个人若愿意，就能知道并理解真理，也能行善。**1**

注：1.在Nordenskjald手稿边缘有这句话：但现在整个基督教界几乎没有人愿意知道。

**第五章 在教会终结时，**

**一个彻底的诅咒威胁着地上的世人和天上的天使**

28.⑴每个人都处于天堂与地狱之间的平衡中，因此处于注视或转向天堂或地狱的自由。

⑵每个人死后首先进入这种平衡，因而进入类似于他在世上所处的生活状态。

⑶那些在世上注视并转向天堂或地狱的人死后同样如此注视和转向。

⑷在教会终结时，就是当邪恶的权势胜过良善的权势时，这种平衡就被离世的大量恶人所膨胀和填满。

⑸结果，这种平衡越来越向天堂提升，并照着它的接近而侵扰那里的天使。

⑹所有处于这种上升平衡中的人内层都是地狱的，外层是道德的。

⑺这些人因具有这种性质，故不断努力摧毁在他们之上的天堂，还利用源于地狱的狡猾手段如此行；就其内层而言，他们与地狱构成一体。

⑻这就是为何在教会终结时，毁灭、因而诅咒甚至威胁天上的天使。

⑼除非那时施行审判，否则地上没有人能得救，天上的任何天使也不能继续处于安全的状态。

**第六章 耶和华神通过降世拿走了**

**这个彻底的诅咒，并由此救赎了地上的世人和天上的天使**

29.⑴耶和华神亲自降世，将世人和天使从地狱的攻击和暴力，因而从诅咒中解救出来。

⑵祂通过与地狱争战并战胜它实现这一切；祂征服地狱，并将它纳入秩序，把它置于祂的控制之下。

⑶这次审判之后，祂还创造，也就是形成一个新天堂，并通过这个新天堂创造，也就是形成一个新教会。

⑷耶和华神通过这些行为使自己具有拯救所有相信祂并遵守祂的诫命之人的能力。

⑸因此，祂救赎了整个世界上的所有人和整个天堂里的所有人

⑹这就是祂吩咐要在全世界所传的福音。

⑺这对那些悔改的人来说是福音，但对那些故意违反祂诫命的人来说不是福音。

**第七章 主在世上承受了来自地狱，也来自犹太教会**

**的最严酷的试探；祂通过战胜它们而将一切事物都纳入秩序，同时**

**荣耀了祂的人身，从而救赎了天使和世人，并永远救赎他们**

30.⑴一切属灵试探都是与邪恶和虚假，因而与地狱的争战；这些试探随着它们攻击一个人的灵，同时攻击他的身体，并折磨这两者而更加严酷。

⑵主承受了所有试探当中最为严酷的试探，因为祂与所有地狱争战，也与犹太教会的邪恶和虚假争战。

⑶福音书对主所受的试探描述得很少，只是说祂在旷野四十天与野兽争战，也就是与地狱里的撒旦争战，后来受到魔鬼攻击，最后在客西马尼园感到极度痛苦，并在十字架上遭受可怕的痛苦(马可福音1:12, 13; 马太福音4:1-11; 路加福音4:1-13; 马太福音26:36-46; 马太福音14:32-42; 路加福音22:40-46; 约翰福音18:1; 马太福音27:26-50; 马可福音15:15-37; 路加福音23:25-46; 约翰福音19:1-30)。然而，先知书和大卫诗篇详细并充分描述了祂所受的试探，或与众地狱的争战；这些试探或争战因看不见，故无法公开宣布(以赛亚书63章)。

⑷主经历这些试探，是为了祂可以征服正在侵扰或攻击天堂，同时侵扰或攻击教会的众地狱，还可以使天使和世人从这种侵扰或攻击中解脱出来，从而拯救他们。

⑸一切属灵试探的目的都是对邪恶和虚假、因而对地狱的彻底征服，同时也是对外在人的彻底征服，因为来自地狱的邪恶和虚假流入外在人。事实上，试探涉及邪恶对良善、外在人对内在人的统治权。因此，哪一方获得了胜利，也就获得了统治权。所以当胜利在良善这一方时，良善就夺取了对邪恶的统治权，内在人也夺取了对外在人的统治权。

⑹主从童年时期直到祂生命的最后时期都在遭受这些试探，从而接连征服众地狱，并接连荣耀了祂的人身；在最后十字架上的试探，就是最严酷的试探中，祂完全战胜了地狱，并使祂的人身变成神性。

⑺主作为神性真理本身，或祂所是的圣言与众地狱争战，也与犹太教会的虚假和邪恶争战；祂让自己被辱骂、侮辱并处死，就像那时的教会向圣言所行的那样。对待先知们的方式几乎是一样的，因为他们代表圣言方面的主，因此对主来说，祂就是先知，因为祂是圣言本身。这事是照着神性秩序而成就的。**1**

⑻主战胜地狱，荣耀祂人身的一个形像就表现在人的重生中；因为主怎样征服地狱，并将祂的人身变成神性，对人来说，祂就怎样征服地狱，并使他变得属灵，从而使他重生。**2**

⑼众所周知，主从魔鬼，也就是地狱的口中抢人，把他提升到天堂，到祂自己那里；祂通过把人从邪恶中拉回来(这是通过人的忏悔和悔改实现的)而为人如此行。这两种状态就是作为重生手段的试探。

注：1.页边空白处的注释：关于先知，以及以西结代表教会的状态，可参看《新耶路撒冷教义之主篇》(15-17节)；经上四次论到以西结说，“他担当了以色列家的罪孽”；主被称为最大的先知。

2.页边空白处的注释：主作为先知，担当了犹太教会的罪孽，并没有拿走它们。祂的荣耀，或祂与父的神性合一(这神性在祂里面，如同灵魂在人里面)只能通过一个相互的过程或运作来实现；人身与神性合作；然而，它最初来自神性，但仍有通过人身，如同通过祂自己实现的接受和作用，确切地说反作用。但只要它被结合，祂就同时从这两者行动，就像人从主重生并变得属灵一样。当是一个婴儿时，祂就是一个婴儿；当是一个孩子，并从孩提起时，祂就在智慧上增长(路加福音2:40, 52)。祂不可能生来就有智慧，但能按秩序变得智慧。祂发展到完全结合。

**第八章 若不通过成肉身的神，**

**救赎就无法实现，因此救恩也无法赐予**

31.⑴新旧约圣言都教导，神成为肉身。

⑵在神成为肉身之前，教会的一切敬拜都预言并关注后来成为肉身的祂；由于这个而非其它原因，敬拜是神性。

⑶神成为肉身就是“耶和华我们的义”、“耶和华我们的救赎”、“耶和华我们的救恩”、“耶和华我们的真理”；这一切由两个名字，耶稣基督来表示。

⑷未成肉身的神不能与众地狱争战并战胜它们。

⑸未成肉身的神不能被试探，更不能忍受十字架的痛苦。

⑹未成肉身的神不能被看见和认识；因此，祂若不通过自己成为肉身，就不能被靠近，因而不能与世人和天使结合。

⑺信未成肉身的神是不可能的，只有信成肉身的神才是可能的。

⑻这就是为何古人说，人见神的面不能存活(出埃及记33:20)，并且为何主说，没有人看见过父的形状，也没有人听见过祂的声音(约翰福音5:37)。

⑼又为何神藉着人形式的天使向古人显为可见，这形式是成肉身的神的代表。

⑽神的一切运作都是从最初事物通过最后事物，因而从祂的神性通过祂的人身实现的。正因如此，神是“首先的和末后的，是那昔在、今在、以后永在的”(启示录1:8, 11, 17)。

⑾所有神性事物都一起存在于神的终极事物里面；因此，父的所有事物都在我们的主耶稣基督里面

⑿由此可知，若不通过成肉身的神，救赎是决不能实现的。

⒀若不通过成肉身的神，因而通过主救赎主和救主，也不可能有救恩；这救恩是永恒的救赎。

⒁正因如此，那些信主耶稣基督的人有永生；那些不信祂的人没有永生(约翰福音3:15-16, 36)。**1**

注：1.页边空白处的注释：救赎本身就是征服地狱，将诸天堂排列得井然有序，从而预备一个新的属灵教会。没有这种救赎，没有人能得救，也没有天使能继续处于其幸福的状态。主不仅救赎了世人，还救赎了天使(参看第6章)。救赎是一项纯神性的工作，这救赎只能由成肉身的神来实现(参看第8章)。十字架受难是最后的试探，祂作为最大的先知忍受最后的试探，也通过这试探真正征服众地狱，并荣耀祂的人身；因此，它不是救赎，而是救赎的方式。十字架受难是救赎本身，这一点是教会的根本错误。这个错误，连同永恒的三神性位格的错误将整个教会败坏到这种程度：教会的属灵余剩荡然无存。要列举当今所持有的从救赎的教义(救赎是十字架受难)流出的错误。信之虚假不能与仁之良善结合。但以理书和先知书中关于这些连续状态的预言。关于基督(马太福音24章)。

**第四部分 圣灵**

32.共性：

I.圣灵就是从一位无限、全能、全知和全在的神发出的神性。

**1**II.就其本质而言，圣言就是那神自己；但在接受它的主体里面，它是神性发出。

III.被称圣灵的神性从那神自己通过祂的人身发出；相对来说，正如从人发出的东西，也就是说，正如他的教导和活动从他的灵魂通过他的身体发出。

IV.从神通过祂的人身发出、被称为圣灵的神性经过天使天堂，并通过天使天堂进入世界，因而通过天使进入世人。

V.因此，它通过人到达人，在教会主要通过神职人员到达平信徒；神圣之物不断被赐下，若不靠近主，这神圣之物就会逐渐退去。

VI.从严格意义上说，被称为圣灵的神性发出就是圣言和其中的神性真理。

VII.它的活动是教导、改造、重生，因而复活和拯救。

VIII.任何人认识并承认从主发出的神性真理到何等程度，就在何等程度上认识并承认神；任何人行这神性真理到何等程度，就在何等程度上在主里面，主也在他里面。

IX.对人来说，灵就是他的聪明和凡由此发出的东西。

注：1.本节的标题草稿可见于Nordenskjold的手稿中关于“主救赎主”那一节末尾，如下所示：

圣灵是从一位无限的神发出的神性；它是从神通过在世上所取的人身发出的活动和美德。

它由父神那里从主发出。

它行进到神职人员，又从他们行进到平信徒。

它从主通过圣言发出。

圣灵指的是神性美德和活动：这活动就是更新、改造和重生，以及随它们而来的从恶中洁净，罪的赦免和拯救。

人的灵是指他的聪明，因而也指从这聪明发出的他的美德和活动。

圣灵是指从一位神发出的神性活动和美德。它由父神那里从主发出，而不是反过来......

它流入那些信主的人，若按照秩序，则流入神职人员，从而通过他们流入平信徒。

**第一章 圣灵就是从一位无限、全能、**

**全知和全在的神、通过祂在世上所取的人身发出的神性**

33.⑴圣灵不是独自或单独为神；它也不是如当今教会的教义所宣称的，从神通过作为来自三位格当中的一个位格的子发出的。

⑵这是完全不一致的；因为对一个位格的定义是，它不是另一个位格里面的一部分或品质，而是单独持续存在。

⑶有人说，尽管这一个的属性和品质与那一个的是分开的，然而他们仍是一个不可分割的本质；这种说法也是不一致的。

⑷这不仅不可避免地产生三神的观念，还产生对三神的承认；然而，根据《亚他那修信经》，鉴于基督教的信仰，这三者不能被称为三，而应被称为一。

⑸真相是，自永恒以来，或创世之前，并没有三个位格，其中每一位都是神；因而没有三个无限，三个非受造者，三个无穷、永恒、全能的存在，只有一位。

⑹相反，创世之后一个圣三一才产生，因为那时，从父生出子，从父通过子发出被称为圣灵的圣者。

⑺因此，由于父是子的灵魂和生命，子是父的人身，圣灵是神性发出，所以可知，它们不是单独持续存在，而是联合持续存在。

⑻由于按照秩序，这一位的特有属性衍生并变成为第二位，又从这第二位衍生并变成为第三位，所以它们是一个位格，因而是一位神。

⑼相对来说，正如在每位天使和每个人里面，一切活动都是从灵魂通过身体发出的。

⑽被《圣经》光照的理性可以感知到这一点，即：有一位格的三位一体，但没有三位格的三位一体，因为这是三神的三位一体。

**第二章 从那一位神通过祂的人身发出的圣灵本质上就是那一位**

**神；但对在空间中的主体来说，从表面上看，它就是圣灵或神性行进**

34.⑴神在创世之前是什么样，在创世之后就怎样；因此，祂自永恒是怎样，直到永恒就怎样。

⑵神在创世之前不在扩展的空间之中，在创世之后，直到永远也不在扩展的空间之中

⑶因此，神在脱离空间的空间、脱离时间的时间之中。

⑷因此，从那一位神通过祂的人身发出的圣灵就是那一位神。

⑸由于神处处都是一样的，所以人不能说，祂行进，除非表面上参照空间如此说，因为这些空间的确会行进；正如表面上在那些在空间中的主体看来那样。

⑹由于这些空间在被造的世界中，所以可知圣灵在那里是神性行进(译注：divine proceeding，通常译为神性发出)。

⑺神的全在充分证明，圣灵是从一位不可分割的神发出的神性，并不是作为单独一个位格的一位神。

**第三章 被称为圣灵、从神通过祂的人身发出**

**的神性经过天使天堂进入世界，因而通过天使进入世人**

35.⑴在其人身中的那一位神在天使天堂之上，在那里显为一轮太阳，从这太阳发出如热的爱和如光的智慧。

⑵因此，被称为圣灵的神的神圣按顺序流入众天堂，直接流入被称为第三层天堂的至高层天堂，直接、也间接地流入被称为第二层天堂的中间天堂，同样流入被称为第一层天堂的最外层天堂。

⑶它通过这些天堂流入世界，并通过世界流入那里的世人。

⑷尽管如此，天堂天使却不是圣灵。

⑸所有天堂，连同地上的教会，在主眼里如同一个人。

⑹唯独主是这个人和所有从祂充满气息、从祂存活之人的灵魂和生命。这就是为何说，忠信者构成主的身体，他们在主里面，主在他们里面。

⑺主流入天堂天使和教会成员，方式就跟对人来说，灵魂流入身体差不多。

**第四章 因此，它通过人**

**到达人，在教会主要通过神职人员到达平信徒**

36.⑴若不从主耶稣基督那里，没有人能受圣灵，因为圣灵从父神通过祂发出。圣灵是指神性发出或行进

⑵没有人能受圣灵，也就是接受神性真理和神性良善，除非他直接靠近主，同时处于仁爱，或对主之爱。

⑶圣灵，也就是神性发出永远不会成为人的，而是始终属于与人同在的主。

⑷因此，圣灵所指的神圣不会在人里面变成固有的；它只是存留在接受它的人身上，只要这人信主，同时信取自圣言的真理的教义和照之的生活。

⑸圣灵所指的神圣不会从一个人转到另一个人那里，而是从主通过一个人到另一个人。

⑹父神不差遣圣灵，也就是祂的神性通过主进入人；而是主从父神差遣它。

⑺神职人员因要从圣言教导关于主，关于来自祂的救赎和救恩的教义，所以应通过圣灵的应许和圣灵转移的代表来就职；但神职人员照着他生活的信仰来接受它。

⑻圣灵所指的神性从主藉着神职人员通过讲道、照着平信徒对由讲道而来的真理之教义的接受而行进到平信徒那里。

⑼也藉着圣餐的圣礼、照着事先的悔改而行进到平信徒那里

**第五章 从严格意义上说，**

**被称为圣灵的神性发出就是圣言，神的神圣在圣言中**

37.⑴在基督教会，圣言就是神圣本身，因为主的神性就在圣言里面，并来自圣言。因此，从严格意义上说，被称为圣灵的神性发出就是圣言和神的神圣。

⑵主就是圣言，因为圣言来自主，关乎主，因而本质上就是主自己。

⑶由于主是圣言，所以唯独祂是神圣的；祂是先知书经常提到的“以色列的圣者”；论到祂，先知书上也说，唯独祂是神。

⑷正因如此，约柜在帐幕中所在的地方被称为“圣所”，还被称为“至圣所”，因为约柜里面有律法，就是圣言的开端，约柜上面是施恩座，施恩座上面是基路伯，这一切都表示圣言方面的主。

⑸也正因如此，新耶路撒冷，也就是只靠近主，并从祂的圣言获取真理的教会被称为“圣”，还被称为“圣城”；里面有该教会的人被称为“圣民”；这教会就是但以理书(7:18-27)提到的那存到永永远远的“圣徒(即圣民)的国”。

⑹先知和使徒被称为“圣”(路加福音1:70; 启示录18:20)，是因为圣言是通过他们来写的。

⑺根据主所教导的圣言，圣灵被称为“真理的灵”(约翰福音14:17; 15:26; 16:13)；论到真理的灵，主说，祂不是凭自己，乃是凭主说的(约翰福音16:13-14)；还说，祂就是那灵(约翰福音14:18; 16:14-22)。

⑻说话干犯“圣灵”的人之所以不得赦免(马太福音12:32)，是因为他否认主的神性和圣言的神圣；事实上，这种人没有宗教信仰。

⑼说话干犯“人子”的人之所以可得赦免(马太福音12:32)，是因为他否认这个或那个是教会中来自圣言的神性真理，却相信神性真理在圣言里面并来自圣言。“人子”是指教会中来自圣言的神性真理；这神性真理无法被每个人看到。

**第五部分 神性三位一体**(简称圣三一)

概要：

I.有一个圣三一

II.父、子、圣灵是一位神的三要素

III.创世之前，三位一体并不存在

IV.创世之后，三位一体存在于耶稣基督里面

V.这三位一体从圣言，也从《使徒信经》明显看出来，但从《尼西亚信经》看不出来

VI.荒谬的观念源于尼西亚的三位一体

VII.这三位一体已经败坏了教会

VIII.它还歪曲了圣言

IX.因此才会有主所预言的“灾难”和“毁坏”

X.任何救赎都是不可能的，除非主建立一个新教会

XI.三位一体在主救主里面；这就是为何要唯独靠近主，因为祂是救恩或永生

38.需要注意的是：

⑴普通人对圣三一所持的观念是，父神坐在高处，祂的儿子坐在祂右手边，他们差圣灵到人那里去。

⑵神职人员对圣三一所持的观念是，有三个位格，其中每个位格都是神和主，这三者拥有同一个本质。

⑶神职人员当中的智者所持的观念是，有三个相通的属性和品质；但三个位格是指不相通的属性和品质。

⑷圣三一的存在从《圣经》和理性可以证明。

⑸从三位格三位一体中不可避免地产生三神的三位一体。

⑹如果神是一，那么属于神的三位一体，因而一位格三位一体必然存在。

⑺神的三位一体，也就是一位格三位一体，在成肉身的神，或耶稣基督里面。

⑻这一点从《圣经》可以证实。

⑼这一点也可从理性证实，因为每个人里面都有一个三位一体。

⑽使徒教会从未想过三位格三位一体，这从他们的信经明显看出来。

⑾三位格三位一体最先是由尼西亚议会发明的。

⑿它由此传到那个时代之后，直到现代的众教会。

⒀在今天之前，该教义无法被纠正。

⒁三位格三位一体已经使整个教会都颠倒了，并歪曲了教会中的每一个事物。

⒂所有人都声称，它是不可理解的；必须在服从信仰的情况下保持理解力。什么是“自永恒所生的一个儿子”呢？

⒃主里面有一个三位一体，这三位一体里面有一体。

**第一章 一个圣三一是存在的，即父、子、圣灵**

39.⑴全世界凡有宗教信仰和正常理性的地方，都承认并接受神的一体。

⑵因此，知道神的三位一体是不可能的；因为若知道了它，事实上只是提一下，一个人就会认为神的三位一体是多神；而无论宗教信仰，还是正常理性，都憎恶多神。

⑶关于神的三位一体的知识只能从启示，因而只能从圣言获得；这种知识也无法被接受，除非神的三位一体也是神的一体，因为若非如此，就会有一个矛盾，这个矛盾会产生虚无的东西。

⑷在神的儿子，世界的救主出生之前，神的三位一体不是实际存在的；在此之前，三位一体中的一体和一体中的三位一体是不存在的。

⑸人类的拯救依赖于神的三位一体，这三位一体同时也是一体。

⑹同时也是一体的神的三位一体是指一个位格里面的圣三一。

⑺主世界的救主教导，有一个圣三一，即父、子、灵，因为祂吩咐祂的门徒奉父、子、圣灵的名去施洗(马太福音28:19)。祂还说，祂要从父那里差圣灵给他们(约翰福音15:26)。此外，祂经常提到父的名，自称是祂的儿子，并向门徒吹气说，你们受圣灵(约翰福音20:22)。另外，当耶稣在约旦河受洗时，从父那里有声音说，这是我的爱子，灵以鸽子的形式出现在祂上面(马太福音3:16-17; 马可福音1:10-11; 路加福音3:22; 约翰福音1:32-33)。天使加百列也对马利亚说，圣灵要临到你身上，至高者的能力要荫庇你，所要生的圣者必称为神的儿子(路加福音1:35)。“至高者”就是父神。使徒们同样在书信中多次提到父、子、圣灵；约翰在约翰一书中说，在天上作见证的原来有三，就是父、圣言、圣灵(约翰一书5:8)，等等。

**第二章 这三者，即父、子、圣灵是一位神的**

**三要素，因为它们为一，正如对人来说，灵魂、身体和活动为一**

40.⑴除非以对人来说，灵魂、身体和发出的活动的方式，因而除非被称为父的神性本身是灵魂，被称为子的人身是该灵魂的身体，圣灵是发出的活动，否则任何人都绝无可能明白同时也是一体的圣三一。**1**

⑵因此，在基督教会的各个地方，人们都承认在基督里，神和人，也就是神性和人性如同人的灵魂和身体那样是一个位格。在那里，这种承认是由于《亚他那修信经》。

⑶所以凡明白灵魂与身体的合一，以及由此产生的活动之人都能以一种模糊的方式明白神的三位一体，同时明白神的一体。

⑷一个理性的人知道，或可能会知道，儿子的灵魂来自父亲，灵魂以母亲子宫里的身体为衣服给自己穿上，之后一切活动都从这两者发出。

⑸凡知道灵魂与身体的合一之人也都知道，或可能会知道，灵魂的生命在身体里面；因此，身体的生命就是灵魂的生命。

⑹所以灵魂活着，并因此在身体里并从身体感觉和活动；身体从自己活着，感觉并活动，但其实一直从灵魂如此行。

⑺这是因为灵魂的一切都是身体的，身体的一切都是灵魂的；它们的合一正是由于这个原因，而非其它原因，

⑻灵魂单独凭自己通过身体进行运作只是一个表象；而事实上，它在身体里并从身体进行运作。

⑼一个知道灵魂与身体的相互作用的理性之人从这些事就能明白主的这些话：

父与祂为一。(约翰福音10:30)

父的一切都是祂的，祂的一切都是父的。(约翰福音16:15; 17:10)

父的一切都到祂这里来。(约翰福音6:37)

父已将一切交在子手里。(约翰福音13:3)

因父作工，所以子也作工(约翰福音5:17, 19)

看见并认识子的人，也就看见并认识父。(约翰福音14:7, 9)

那些在子里面合而为一的人，也在父里面合而为一。(约翰福音17:21)

从来没有人见过父，只有在父怀里的独生子将祂表明出来。(约翰福音1:18; 5:37; 马太福音11:27; 路加福音10:22)

父在子里面，子在父里面。(约翰福音17:21)

若不藉着子，没有人能到父那里去。(约翰福音14:6)

父怎样在自己有生命，就赐给子怎样在自己有生命。(约翰福音5:26)

神性一切的丰盛都以身体居住在耶稣基督里面。(哥罗西书2:9)

此外还有其它许多地方。在这些经文中，“子”是指父的人身。

⑽从这些话可知，神性和神的儿子我们救主的灵魂，明显不是两个，而是同一个。

注：1.前面已经充分说明，神的儿子是父神的人身，因为除了来自父的神性在其中的人身外，母亲马利亚还生了什么呢？正因如此，从出生时起，祂就被称为“神的儿子”，因为天使加百列对马利亚说：

你所要生的圣者必称为神的儿子。(路加福音1:35)

马利亚所生的圣者就是来自父的神性在其中的人身。

**第三章 在创世之前，神的三位一体是不存在的**

41.⑴《圣经》教导，神是一；被主光照的理性在《圣经》中并从《圣经》看到这一点。但《圣经》并未教导，在创世之前，神是三位一体，从《圣经》被光照的理性也没有看到这一点。大卫诗篇论到子的话，即“我今日生你”(诗篇2:7)，并不是说“来自永恒”，而是说“时候满足”，因为未来，或将要到来的事就存在于神里面，因此这就是“今日”；以赛亚书中的这段经文同样如此说：

有一婴孩为我们而生，有一子赐给我们，祂名称为神、勇士、永在的父。(以赛亚书9:6)

⑵当理性心智听说创世之前有三个神性位格，被称为父、子、圣灵时，一想到他们，它岂不在自己里面说，自永恒从父神所生的儿子是什么意思呢？祂如何能被生出来？从父神通过永恒之子发出的圣灵是什么呢？它怎能发出并单独成为一位神呢？或一个位格怎能生出永恒的一个位格，并且两者又产生一个位格呢？一个位格岂不就是一个位格？三个位格，其中每一位都是一个神，除了通过合为一个位格外，如何能以其它任何方式合为一个神呢？然而，这前者违背神学，尽管合为一个神与神学一致。既然每个位格都是神，那么神性怎能分成了三个位格，却又不能分成三个神了呢？神性本质是同一个，是不可分割的，怎能考虑数量，因而要么被分割，要么增多了呢？三个神性位格如何能在一起，就像创世之前那样在没有扩展空间的情况下彼此商议呢？那一位，因而独一、无限、无穷、永恒、全能的耶和华神如何能产生等于祂自己的三位呢？在神的一体中想象三位格三位一体，或在三位格三位一体中想象神的一体怎么可能呢？此外，多位的观念毁灭一体的观念，反之亦然。或许也有人会认为，如果这是可行的，那么希腊人和罗马人也可以仅仅通过“本质的同一性”将他们所有的神(尽管这些神有很多)都合成一个神。

⑶理性心智在翻来复去思考神性里面永恒的三位格三位一体时，也可能会想到，在创世之前所生的儿子和从父通过子出来的圣灵有什么用呢？用得着三个人去商议应如何创造宇宙，因而用得着三个人去创造它吗？而事实上，宇宙是由一位神创造的。子不需要去救赎；事实上，救赎是在创世之后，时候满足才实现的。圣灵也不需要去使人成圣，因为还没有人要成圣。因此，如果这些用处在神的设计理念中，那么它们在创世之前并未成为现实，而是在创世之后实际存在的。由此可知，永恒的三位一体不是一个实际上的三位一体，只是观念上的；三位格三位一体更是如此。

⑷在教会，当阅读《亚他那修信经》时，谁能理解这一点呢，即：依基督真道，我等不得不认三位均为神；但依大公教(即天主教)，我等亦不得谓神有三？如此对他来说，“宗教”岂不成了与真道不同的某种东西吗？依真道，三位就是三神，但依宗教，它们是一位神，不是吗？

⑸自亚当时代起直到主降临，创世之前神性里面的三位格三位一体就没有进入任何人的脑海，这从旧约圣言和古人的宗教历史清楚看出来。它也没有进入使徒们的脑海，这从他们在圣言中的著作清楚看出来。它同样没有进入尼西亚会议之前的使徒教会中的任何人的脑海，这从《使徒信经》明显看出来，该信经并未提到永恒之子，而是提到从童女马利亚所生的儿子。永恒的三位格三位一体不仅超出理性，还违背理性。三个人创造宇宙；有三个位格，其中每一位都是神，然而却没有三个神，只有一个神，又有三个位格，而不是一个位格，这都是违背理性的。当人们拜三神时，即将到来的新教会岂不会称这个旧教会的时代为黑暗而野蛮的时代？同样，从该三位一体出来的东西都是非理性的。

⑹永恒的神性里面的三位格三位一体最先是由尼西亚会议提出的，这从两个信经，即《尼西亚信经》和《亚他那修信经》明显看出来。后来，它被那个时代之后直到今天的众教会当作主要信条和教义之首来接受。尼西亚会议提出该三位一体的原因有两个：一是他们不知道如何以其它方式来消除阿里乌的丑闻，因为阿里乌否认主的神性；另一个原因是，他们不明白约翰福音所写的话(约翰福音1:1-2, 10, 14; 16:28; 17:5)。至于该如何理解这些话，可参看前文。

⑺尼西亚会议和之后的众教会所信的创世之前的三位一体是由三个位格组成的，其中每个位格都是神，从第一个位格生出第二个位格，从这两个位格又出来第三个位格；这种信仰不仅超出人的理解力，还违背它，是对违背理性理解力的悖论的信仰。这是一种没有任何宗教的东西在里面的信仰，是诸如那些患有宗教狂热症的人所具有的那种虚假说服。此处所说的宗教狂热不适用于那些没有看到这些东西与《圣经》相矛盾或相反而相信它们的人，因而不适用于尼西亚会议，也不适用于自那个时代之后源于尼西亚会议的众教会，因为他们没有看到。

**第四章 神的三位一体存在于创世之后，时候满足才**

**实际存在，然后存在于成肉身的神，也就是主救主耶稣基督里面**

42.⑴前面已经说明，创世之前，神的三位一体并不存在，也无法存在；还说明，神人里面有一个位格的三要素，神的三位一体是指着这三要素来说的。

⑵神作为圣言降世，并在童女马利亚里面给自己取得人身，由此所生的圣者被称为“至高者的儿子”，“神的儿子”，“独生子”，这一点从对此作出预言的旧约圣言和对此作出描述的新约圣言清楚可知。

⑶因此，既然至高神，也就是父，通过祂的神性发出，也就是圣灵，在童女马利亚里面使人身成孕，那么可知，从这种成孕中生出的人身就是子，使它成孕的神性是父，两者一起就是主，神，救主，耶稣基督，神和人。

⑷也可知，神性良善在其中的神性真理，也就是圣言，就是来自父的种，人身从这种成孕。灵魂来自这种，身体通过灵魂来自这种。

⑸为证实这一点，有必要提一下这个奥秘：一切人种的属灵源头都是来自良善的真理，但不是在自己的无限和非受造本质中，如在主里面那样的来自神性良善的神性真理，而是在自己的有限和受造形式中的真理(参看《婚姻之爱》220, 245节)。

⑹众所周知，灵魂为履行功用而与服务于它的身体相连，后来随着身体发挥服务作用，又与身体结合，这个过程甚至持续到灵魂成为身体的，身体成为灵魂的；这就是主所说的祂在父里面，父在祂里面(约翰福音10:38)。

⑺从这些事可知，神的三位一体存在于创世之后，然后存在于成肉身的神，也就是主救主耶稣基督里面。

**第五章 在神性里面的三位格三位一体是尼西亚**

**会议的产物，由此被引入天主教会和在它之后的众教会，**

**故应被称为尼西亚的三位一体。而在一个位格，主神救主**

**里面的神的三位一体来自基督自己，并由此而在使徒教会中，故**

**应被称为基督教的三位一体；神的这三位一体就是新教会的三位一体**

43.⑴对基督教会关于圣三一，以及一体的教义的概述有三个，被称为《使徒信经》、《尼西亚信经》和《亚他那修信经》。《使徒信经》是由那些被称为使徒教父的人写成的；《尼西亚信经》是由一群被君士坦丁大帝召集到尼西亚城的主教和教士们写成的，以驱散阿里乌否认神儿子的神性的丑闻；《亚他那修信经》则是由一些人，或尼西亚会议之后的一些人写成的。这三个信经被基督教会作为关于父、子、圣灵的教义的大公和普世性，也就是共性来承认和接受。

⑵《使徒信经》的教导是这样：

我信神，全能的父，天地之神；我信祂的儿子我主耶稣基督，因着圣灵成孕，由童贞女马利亚所生；我信圣灵，等等。

《尼西亚信经》的教导则是这样：

我信独一神，全能的父，创造天地的主；我信独一主耶稣基督，神的独生子，在万世以前为父所生，受生而非被造，与父一体，万物都是藉者祂造的；祂从天降临，因着圣灵，并从童女马利亚成肉身，而为人；我信圣灵，赐生命的主，从父和子出来，与父、子同受敬拜，同受尊荣，祂曾藉众先知说话。

而《亚他那修信经》的教导是这样：

大公教会信仰即，我等敬拜一体三位，而三位一体之神；父一位，子一位，圣灵亦一位；父不受造、无限、永恒、全能，是神，是主；子和圣灵同样如此；然而，非三不受造、无限、全能的神和主，乃一神一主；子独由于父，非作成，亦非受造，而为受生；圣灵由于父与子，既非作成，亦非受造，亦非受生，而为发出；此三位无分先后，无别尊卑；三位乃均永恒，而同等；依基督真道，我等不得不认三位均为神，均为主；依大公教，我等亦不得谓神有三，亦不得谓主有三。

此外，关于主耶稣基督，《亚他那修信经》是这样教导的：

祂虽为神，亦为人，然非为二，乃为一基督。

⑶从三个信经的宣告可以了解到，它们各自对神的一体三位和三位一体是如何理解的。因为《使徒信经》关于父神的教导是，祂是宇宙的创造者；关于祂儿子的教导是，祂因着圣灵成孕，由童贞女马利亚所生；关于圣灵的教导是，它是存在的。此外，《尼西亚信经》关于父神的教导是，祂是宇宙的创造者；关于祂儿子的教导是，祂在万世以前出生，降临并成肉身；关于圣灵的教导是，祂从父和子出来。关于父、子、圣灵的教导是，他们是均永恒，而同等的三位，其中每一位都为神，然非三神，乃一神；依基督真道，不得不认三位均为神；依大公教，不得谓神有三。

⑷从这三个信经明显可知，流传下来的三位一体有两个，一个存在于创世之前，另一个存在于创世之后。创世之前的三位一体在《尼西亚信经》和《亚他那修信经》中，而创世之后的三位一体在《使徒信经》中。因此，使徒教会对永恒之子一无所知，只知道生在世上的儿子，因此它所援引的是前者，而不是后者。另一方面，尼西亚会议之后的教会仿佛是重建的，承认永恒之子，而不是生在世上的儿子为神。

⑸这两个三位一体就像晚上和早晨，确切地说，像黑夜和白昼那样彼此截然不同；因此，这两者决不能在一个教会成员里面都被肯定，因为对他来说，宗教可能会灭亡，对宗教来说，正常的理性可能会灭亡。这是因为根据尼西亚和亚他那修的三位一体去思想一位神是不可能的，但根据使徒的三位一体去思想一位神是可能的；根据后者思想一位神是可能的，因为这三位一体存在于主耶稣基督，生在世上的神儿子里面。

⑹主亲自教导，圣三一在主神救主耶稣基督里面，因为祂说：

祂与父为一。(约翰福音10:30)

祂在父里面，父在祂里面。(约翰福音14:10-11)

父的一切都是祂的。(约翰福音3:35; 16:15)

看见祂的，就看见了父。(约翰福音14:9)

信祂的，就是信父。(约翰福音12:44)

根据保罗书信：

神性一切的丰盛都以身体居住在祂里面。(哥罗西书2:9)

根据约翰一书：

祂是真神，也是永生。(约翰一书5:20)

根据以赛亚书：

祂是永在的父。(以赛亚书9:6)

在以赛亚书论述祂的其它地方，经上说，祂是“耶和华救赎主”、“独一的神”(以赛亚书43:10-14; 44:6, 24; 45:21-22等)；祂因救赎而被称为“耶和华我们的义”(耶利米书23:6)；在论述祂的地方，经上说，祂是“父神”(以赛亚书60:6; 63:16)；“祂必不将祂的荣耀归给别人”(以赛亚书42:8; 48:11)；然后又说“圣灵来自祂”(约翰福音20:22)。

由于神为一，有一个圣三一，即父、子和圣灵，正如主所说的(马太福音28:19)，所以可知，三位一体在一个位格里面，就在从父神成孕、从童女马利亚所生者的那个位格里面，因此被称为“至高者的儿子”、“神的儿子”、“独生子”(路加福音1:31-35; 约翰福音1:18; 20:34; 马太福音3:17; 16:16; 17:5)。这一切经文和前面所引用的经文指的都不是永恒之子，这一点对内在和外在视觉来说都是很明显的。因此，既然这圣三一(根据保罗书信，这圣三一也是以身体居住在祂里面的神性一切的丰盛)在主神救主耶稣基督里面，那么可知要唯独靠近祂，向祂祈求帮助，并敬拜祂；当如此行时，根据约翰福音，同时就在靠近父，这人就受圣灵；因为祂教导，祂就是道路，真理，生命；若不藉着祂，没有人能到父那里去；凡不从作为门的祂进入羊圈(即教会)的，都是贼，是强盗(约翰福音14:6; 10:1-9)；然后还教导，信祂的，有永生，不信的，不得见永生 (约翰福音3:15, 16, 36; 6:40;11:25, 26; 约翰一书5:20)。

⑺神性三位一体，同时神性一体在主耶稣基督，世界的救赎主和救主里面，这三位一体就是新教会的三位一体。

**第六章 不和谐的观念源于尼西亚的三位一体**

**第七章 这三位一体已经败坏了教会**

44.⑹该三位一体的性质或品质由尼布甲尼撒所看见的雕像的脚，和但以理书7章中从海中上来的最后一个兽，以及启示录12-13章中的龙及其两个兽来描述。

⑺此外，它的性质或品质从揭示给我的这个奥秘明显看出来，即：每个人都根据他对神的观念而在天堂，也就是天堂社群中被分配一个地方；每个人都根据他对神的否认而在地狱被分配一个地方；此外，对一神的否认就存在于那些确认尼西亚或亚他那修的三位一体之人的观念里面。

⑻一个真正的灵魂和生命在承认主，神的儿子为天地之神的教会之人里面。主在马太福音(28:18)亲自教导，祂是天地之神；祂是真神和永生，这一点可见于约翰一书(5:20)。根据哥罗西书(2:9)，神性一切的丰盛都以身体居住在祂里面；根据以赛亚书，祂是耶和华，我们的救赎主，独一神，事实上是永在的父。

**第八章 根据《尼西亚信经》和《亚他那修信经》来证实**

**永恒的三位格三位一体，其中每一位都是神，已经歪曲了整个圣言**

45.⑴每个异端分子通过圣言都能证实，并的确证实他的异端，因为圣言是通过表象和对应来写的。因此，圣言被一些人称为一切异端之书。

⑵一经证实，一个人就只看到他的信条是真的，即便它们是假的。

⑶从圣言通过许多事物来证实多神是有可能的；证实基督功德的归算信仰，在这样的信仰中，三神各自拥有自己单独的部分也是有可能的；仁爱对信仰毫无用处，因而对得救毫无用处同样是有可能的。

⑷从以下事实可能会证实多神：主提到了三位一体；当主受洗时，表面上看，的确有一个三位一体。在天上作见证的原来有三，就是父、子、圣灵(约翰一书5:8)。耶和华神说，我们要照着我们的形像，按着我们的样式造人(创世记1:26)。三位天使向亚伯拉罕显现，他们被称为耶和华(创世记17:2-3)。在新圣言中，福音书，以及使徒在书信中经常提到父、子、圣灵，然而并没有说他们是一个。证实有一个基督功德的归算信仰，唯独这信拯救人；仁爱的行为无助于救恩同样是有可能的。对此，需要补充的是，倾向于推理的心智可能会为它们添加自己的信条，并强化它们。

⑸这些论据当中的每一条都无法被视为虚假，因而无法被驱散，除非被主光照的理性通过圣言证实神是一，仁与信有一个结合。

⑹当如此行时，可以清楚看到，基于三位格三位一体，其中每一位都是神，并基于指向单独的每一位的信，以及对得救毫无用处的仁的神学已经歪曲了整部圣言；主要是因为这三者，即神、仁和信是宗教的共性，圣言的每一个事物，因而天堂和教会的每一个事物都关系到这些共性。

⑺对已经证实这种重大罪恶的人来说，结果就是，无论他在哪里读到父、子或圣灵，事实上无论在哪里读到耶和华和神，都会想到三神，因为他正出于三个来思想一个；此外，无论他在哪里读到信，都不会想到其它信，只会想到一种可以归算基督功德的信；无论他在哪里读到仁，都会想到它对得救毫无用处，或想到这信取代了它。一旦固定下来，或说给人留下深刻印象，证实就具有这一切结果。

**第九章 因此才会有主在**

**福音书和但以理书所预言的基督教会的“灾难”和“毁坏”**

46.⑴主在与门徒谈论时代的完结，祂自己的降临，也就是今天教会的结束和新教会的开始时，预言了这些事：

那时必有大灾难，自从世界的起头直到如今，从没有这样的灾难，将来也不会有。(马太福音24:21)

此外还有先知但以理所预言的行毁坏可憎的：

那些日子的灾难一过去，日头就变黑了，月亮也不放光，众星要从天上坠落，天势都要震动。(马太福音24:15, 29)

⑵世人完全不知道，也看不到教会有这样的灾难和毁坏，因为在教会的每个地方，人们都说，他们处于福音之光本身，甚至到了这种程度，如果真有一位天使从天上降临，并教导别的，人们也不会相信他。罗马天主教会这么说，希腊教会这么说，以其领袖路德、墨兰顿(或梅兰西顿)和加尔文的名字来区分的三类改革宗教会当中的每一个教会也这么说，众多异端教派当中的每一个教派同样如此说。

⑶然而，在灵界，这预言的灾难和毁坏出现在清晰的光中，因为所有人死后都进入灵界，并留在他们在自然界所持守的宗教中；事实上，灵界的光是属灵之光，这光会揭开一切事物。

⑷当神职人员被问及神、信和仁，也就是教会、因而得救的三个要素时，他们几乎就像掉进坑里的瞎子一样答不上来。关于神，他们回答说，祂是一，祂是一致的三个人；当说到三个就是一个时，他们被要求按照他们当时所想的来说话；因为对灵界里的人来说，思维和言语行如一体，于是他们大声说：“三个神。”关于信，他们回答说，这是一种对圣父神、圣子神和圣灵神的信；父神赐予信，圣子调解它，圣灵运作它；因此，这是对有顺序的三神的信。当进一步被问及这信，即他们是否知道这信进入的迹象，以及它在任何人里面的迹象时，他们回答说，知道它的迹象干什么呢？这信不是出于美意，出于那独一神的拣选，并没有来自人的任何东西与之掺杂吗？当被问及那信(鉴于它指向三位，因而指向三神，而人对它一无所知)是什么东西时，他们回答说，它不仅是某种东西，还是教会的全部和得救的全部。如果有人问他们这是否可能，他们就会嘲笑这个问题。关于仁，他们说，仁存在于这信所在的地方，它既与信分离，又不分离；因此，它既有助于得救，也无助于得救。

⑸当平信徒被问及神、信和仁时，他们几乎什么都不知道，他们当中只有少数人熟悉从神职人员那里听来的一些模糊的说法，他们将这些说法称为信条；这些说法都是笼统的，即父神因祂儿子的受难而施怜悯，祂赦罪、称义。

⑹当平信徒和神职人员接受检查，以查看他们是否拥有神、信或仁的任何东西在里面时，结果发现他们什么都没有，因而没有天堂、教会和得救的任何东西；只有那些出于宗教行善的人除外，因为在灵界，这些人能接受对主神救主的信。

⑺从前面列举的这几件事清楚看出，“自从世界的起头从没有，将来也不会有的大灾难”从何而来，主所预言的在教会结束时，也就是今天的“行毁灭可憎的”从何而来。

⑻之所以自从世界的起头从没有这样的灾难，将来也不会有，是因为外邦人和犹太人自己都不知道主神救主是拯救的源泉；无知值得原谅；但主降临之后的基督徒则不然，对他们来说，这真理在新旧约圣言中都已经展开了。

**第十章 除非一个新教会存在，该教会**

**要废除旧教会的信仰，也就是对三神的信仰，并引入**

**一种新的信仰，也就是对一神，因而对主神救主耶稣基督的**

**信仰，否则如主所说的，“凡是血肉之人，就没有一个能得救”**

47.⑴当主与门徒谈论时代的完结，祂的降临，也就是当今教会的结束，然后新教会的开始时，祂在描述了毁坏和灾难之后，又说：

若不减少那些日子，凡是血肉之人就没有一个能得救。(马太福音24:21-22)

也就是说，他们会在永死中彻底灭亡。

⑵凡是血肉之人都不能得救，除非这灾难和行毁坏可憎的被除去，这是因为通过当今教会的信仰没有与神的结合，因而没有拯救；拯救完全依赖于与神的结合；事实上，该结合就是拯救。

⑶通过当今教会的信没有与神的结合，因为这信是对三神的信；而信若非是对一神的信，就不能结合；还因为这是对不可接近的父神的信，以及同样不可接近的自永恒所生、与父具有相同本质的儿子的信，同时是对圣灵的信；由于没有永恒的任何儿子和任何圣灵，所以对这两者的信是对无神的信。对此，补充以下内容：当今的信不能与仁结合；不与仁结合的信、因而唯独信不能结合。由此可知，除非主建立一个新教会，该教会要废除这信，并教导新的信，也就是对一神的信，同时这信与仁结合，否则凡是血肉之人都无法得以保存，也就是说，任何人都不能得救。

⑷前面已经说明，当今的信已经摧毁了整个教会，歪曲了整部圣言。因此，除非主建立一个新教会，该教会要恢复教会和圣言的完整性，否则凡是血肉之人都不能得以保存。

⑸《揭秘启示录》已经说明，“龙”和“假先知”表示那些处于当今教会信仰的人，蝗虫从中出来的“深渊之坑”，以及按灵意叫所多玛和埃及、两个见证人在那里被杀的“大城”表示这信本身；同样说明，“新耶路撒冷”表示新教会(参看启示录9, 11-12, 20-21章)。由于在那里，经上说，龙和假先知被扔进地狱之后，新耶路撒冷由神那里从天而降，所以很明显，当今教会的信仰被定罪之后，一个新教会必须由主那里从天而降，并被建立。

⑹从这些事清楚看出，除非一个新教会存在，它要废除对三神的信，并接受对一神、因而对主耶稣基督的信，同时将这信与仁合为一个形式，否则凡是血肉之人都不能得救

⑺从第8章31节也可以看到，若不通过成肉身的神，因而若不通过神救赎主，耶稣基督，救赎就无法实现，因此救恩也无法赐予；因为救恩就是持续不断的救赎。还可以看到，神、信和仁是教会的三要素；整个神学，因而教会都依赖于它们。因此，当在这三要素方面的虚假被教导和吸收时，一个人没有救恩或拯救。

⑻结论。从今以后，没有人能进入天堂，除非他在信仰和生活方面处于新教会的教义。原因在于，现在主正在建立的新天堂就处于与该教义一致的信仰和生活之中。

**第十一章 圣三一在主神救主里面；**

**因此，要唯独靠近主神救主，才可以有拯救或永生**

注：要根据以下章节内容，即《新耶路撒冷教义之圣经篇》13节等来解释这些事。从当今教会的教义可知，主没有权柄，因为唯独父归算祂的功德，祂自己则说情，并求父这样做；此外，他们忘了主说，父的一切都是祂的；父的一切都到了祂这里，祂拥有管理血肉的一切权柄和管理天地的一切权柄。主是教会的头，教会是祂的身体。因此，身体要靠近作为它的头的那一位。

**仁爱**

Charity

(1766年)

**史 威 登 堡**

一滴水 译

(2023.10)

**目录**

I.仁爱的第一件事就是仰望主，并避开邪恶，因为它们是罪，这是通过悔改完成的

II.仁爱的第二件事是行善，因为它们是功用

III.被爱的属灵概念上的邻舍就是良善和真理

IV.仁爱的对象是个体人，一个团体，一个人的国家，人类；从狭义和广义上说，所有人都是邻舍

V.人是仁爱的主体；他身上的仁爱是怎样，他就是怎样一个仁爱的主体；他向邻舍所实施的仁爱也怎样

VI.一个人出生是为了他可以成为仁爱；他不可能成为仁爱，除非他持续不断地出于情感和快乐向邻舍行功用之良善

VII.凡仰望主，并避恶如罪的人，若诚实、公正、忠诚地做自己职务或职业的工作，都会成为一种仁爱的形式

VIII.仁爱的标志就是属于敬拜的一切

IX.仁爱的善行就是一个仁爱的人在其职业之外自由所行的一切良善

X.仁爱的义务就是除了上述义务外，一个人应当所行的一切事

XI.仁爱有消遣；这些消遣是对心智(animus)的娱乐有用的身体感官的各种享受和快乐

按顺序排列的章节：

第一个版本：

1.仁爱的第一件事就是避开邪恶，因为它们是罪。

2.仁爱的第二件事是行善，因为它们是功用。

3.仁爱的本质是良善，也就是功用；仁爱的对象从狭义上说是一个个体人，从广泛意义上说是一个团体，从更广泛的意义上说是一个人的国家，从最广泛的意义上说是人类；这些都是邻舍。

4.仁爱本身就是在属于任何人的职业的每项工作中诚实、公正和忠诚地行事；一个人由此变成一种仁爱。

5.仁爱的标志就是属于敬拜的一切事事物。

6.仁爱的善行就是作为一种仁爱的一个人在他的职业范围之外自由所行的一切良善。

7.仁爱的义务就是除了上述义务外，一个人应该所行的这一切事。

8.仁爱的消遣是身体及其感官的各种享受。

9.没有信，仁不是仁；它们就像本质与形式那样为一。

10.仁如何，信就如何；先于仁的信是认知的信，也就是一种历史的信，或知识的事。

11.仁爱将主与人结合，并人与主结合起来。

12.对邻之爱，也就是仁爱，内在是对神，即对主之爱。

第二个版本：

1.仁爱的第一件事就是仰望主，并避开邪恶，因为它们是罪，这是通过悔改完成的。

2.仁爱的第二件事是行善，因为它们是功用。

3.属灵概念上的邻舍是功用；功用是仁之良善。

4a.一个人是仁爱的主体，主体如何，他所实行的仁爱就如何。

4b.对任何人来说，仁爱本身就是在属于他职业的每项工作中诚实、公正和忠诚地行事；一个人由此变成一种仁爱。

5.仁爱的标志就是属于敬拜的一切事事物。

6.仁爱的善行就是作为一种仁爱的一个人在他的职业范围之外自由所行的一切良善。

7.仁爱的义务就是除了上述义务外，一个人应该所行的这一切事。

8.仁爱的消遣是身体及其感官的各种享受和乐趣。

9.没有信，仁不是仁，没有仁，信不是信；它们就像本质与形式那样为一。

10.仁如何，信就如何；先于仁的信是认知的信，也就是一种历史的信，本身是知识。

11.仁爱包含一个人与主，并主与这个人的结合在里面。

12.仁爱，或对邻之爱，也是对主之爱。

**I.仁爱的第一件事就是仰望主，**

**并避开邪恶，因为它们是罪，这是通过悔改完成的**

1.按以下顺序来阐述：

(1)任何人不避开邪恶，因为它们是罪到何等程度，就留在它们里面到何等程度。

(2)任何人不认识并知道什么是罪到何等程度，就只会看到他没有罪到何等程度。

(3)任何人认识并知道什么是罪到何等程度，就在自己里面看到它们，在主面前认罪并悔改到何等程度。

(4)在悔改之前，良善是假良善；仁爱也一样，因为良善属于仁爱。

(5)因此，仁爱的第一件事就是仰望主，并避开邪恶，因为它们是罪。

2.(1)任何人不避开邪恶，因为它们是罪到何等程度，就留在它们里面到何等程度。人生在各种邪恶中。他的意愿，也就是他的自我，无非是邪恶。因此，除非一个人被改造和重生，否则他不仅仍然是他与生俱来的样子，甚至还变得更糟糕，因为他在经遗传所获得的邪恶上又添加了他自己的实际邪恶。一个人若不避开如罪的邪恶，就仍是原样。避开如罪的邪恶就是避开如魔鬼和地狱般、因而致命的邪恶，因为它们包含永恒的诅咒在里面。一个人若如此看待它们，就会相信有一个地狱，有一个天堂；还相信如果他还貌似凭自己努力移除邪恶，那么主就会移除它们。不过，关于这个主题，可参看《新耶路撒冷教义之生活篇》一书(108-113节)。对此，我补充以下内容：一切邪恶天生都是令人快乐的，因为人就生在自我之爱中，这爱以属于人自我的一切事物，因而以他所意愿和思想的事物为快乐。除非生来就根深蒂固的这些快乐被征服，否则每个人都会留在其中，直到死亡；并且它们不会被征服，除非它们被视为杀人的甜蜜毒药，或表面美丽、里面却有毒的鲜花，也就是说，除非邪恶的快乐被视为致命的，直到最终它们变得不让人快乐。

3.(2)任何人不认识并知道什么是罪到何等程度，就只会看到他没有罪到何等程度。他从圣言知道自己是一个罪人，从头到脚都在恶中；然而，他却不知道，因为他没有在自己里面看到任何罪。因此，他用清脆的声音祷告，用清脆的声音忏悔，却从内心最深处相信自己不是一个罪人。在来世，这种相信是显而易见的。因为在那里，他会说，“我很纯洁，我很干净，我很清白”；然而，当被检查时，他不纯洁，不干净，甚至是腐臭的。这就好像表面的皮肤又完好又柔软，而里面的部位却自心脏本身开始都是有病的；或好像一种液体表面如水，里面却因停滞而腐烂。

4.(3)任何人认识并知道什么是罪到何等程度，就在自己里面看到它们，在主面前认罪并悔改到何等程度。有人说，他若意愿，就能；相信永生的人的确会意愿。但即便如此，他也不应该思想他所做的事，而是应该思想他想做的事；他若相信这些事是允许的，也会去做；或者如果他不去做，那是因为世人。有一种内在结果和一种外在结果，或一种内在行为和一种外在行为。外在结果或行为从内在结果或行为中出来并存在，如同行动从努力中出来并存在。一个人里面的努力就是意愿。因此，尽管他没有在身体上做一件事，但如果他认为这事是允许的，那么努力或意愿就仍存在；这是灵里的行为本身。因此，认识并知道他的罪是什么，就是认识并知道他的思维，从这些思维中知道他认为什么东西是允许的，他渴望什么，在思维上赞成什么。例如，一个人是否认为淫行是一种罪，是一种多么严重的罪；他认为仇恨和报复是不是罪；偷窃之类的是不是罪，傲慢和骄傲，对他人的蔑视和贪婪是不是罪；然后，他若在它们上面投下任何伪装，也就是任何确认，就必须除去这些伪装，并且必须查阅圣言，就会看到。

5.谁都能看出，承认罪就是罪的人能在自己里面看到罪；但认为罪在思维上是允许的，在身体上因世人而是不允许的人无法看到它们。他就像一个人把一面镜子翻过来看自己的脸，或像一个想看自己脸的人把一块亚麻纱布放在镜子前面。

自我检查(注：这一段写在原稿的空白处)：

①如果只是检查行为，就会发现很少；这是不够的；给出原因。

②但如果检查思维和意图，就会发现更多。

③如果调查这个人视什么为罪，视什么不为罪，就会发现一切。因为凡一个人在自己里面视为可允许的事，他都会去做。视为允许属于意愿，是努力，在灵里是一种行为；当障碍除去时，他会在身体上行出来。马基雅维利主义者就是这样。

6.(4)在悔改之前，良善是假良善；仁爱也一样，因为良善属于仁爱。事实上，邪恶在人的内心里面；它没有被打开，所以没有被治愈；纯正的良善不可能从邪恶发出来。源泉是不洁的。从邪恶流出的良善在外在形式上可能看似良善，但这个人内心里的那种品质在这外在形式里面。因此，一个人所行的每件事都是他的一个形像。在天使面前，他自己以自己的形像，事实上在他自己之外出现，我已经看见过上千次了。因此，任何人以身体所行的良善，在那些只看外在的人面前，看上去可能是良善；但意愿和意图隐藏在里面，可能是因为他想被认为是真诚和善良的，以便他可以为了名利而迷惑灵魂或欺骗别人。总之，良善要么是邀功的，要么是虚伪的，要么是魔鬼的；行良善是为了欺骗、报复、杀人等等。但在死后，当一个人被引入他的内层时，这良善就被夺走，并变成公开的邪恶。

7.一个人向邻舍所行的一切良善都属于仁爱，或就是仁爱。因此，仁爱的品质从前面三条可以得知，即：

(1)他避恶如罪到了什么程度。

(2)他知道并认识到什么是罪到了什么程度。

(3)他在自己里面看到它们，认罪并悔改到了什么程度。

对每个人来说，这些都表明了他的仁爱是何品质。

8.(5)因此，仁爱的第一件事就是仰望主，并避开邪恶，因为它们是罪。 一个人为了邻舍，或为了真理和良善，因而为了符合圣言的理由，或为了宗教信仰，因而为了神，因此出于一种属灵的爱或情感所行的一切良善都被称为仁之良善，或善行。这良善越来源于人，就越不是良善，越通过人来源于主，就越是良善。主主要通过其他人向每个人行善，但却是以这种方式来行的：一个人几乎不知道别的，只知道这善来自他自己。因此，主经常驱使恶人去向其他人行善，但恶人是出于爱自己和爱世界的一种情感去行的。事实上，这善是主的，或来自主；只是这个人不会因此得到赏赐。但一个人若不出于一种纯属世的爱或情感，而是出于一种属灵的爱或情感去行善，就会得到赏赐。他的赏赐就是这爱和情感的天堂快乐，因为这快乐会持续到永恒；并且这快乐与他不从自己行善，也就是他相信一切良善都来自主，不将功德置于其中的程度成正比。

9.没有人能从自己行出系良善的良善；相反，一个人避恶如罪到何等程度，就不从自己，而是从主行善到何等程度，这一点可见于《新耶路撒冷教义之生活篇》一书(9-31节)。

10.由此明显可知，悔改之前的仁爱，就是仁之良善，不是来自主，而是来自人；但悔改之后，它变成来自主，而不是来自人的仁爱，就是仁之良善。因为主能进入一个人，并通过他从祂自己行任何良善，是在魔鬼，也就是邪恶被逐出之后，而不是被逐出之前。魔鬼通过悔改被逐出；当他被逐出时，主就进入，并在那里通过这个人行善，然而总以这种方式行善：此人只感觉他从自己行善。但他知道这是靠着主。

11.从这些考虑清楚可知，仁爱的第一件事就是避开如罪的邪恶，这是通过悔改完成的。谁看不出一个不悔改的人是恶的？谁看不出一个恶人没有仁爱？谁又看不出没有仁爱的人不可能行仁爱？仁爱必须从仁爱而在一个人里面。

12.(6)最后，从圣言中引用一些经文，如主对法利赛人说的话，内在人必须被洁净；以赛亚书第一章中的话；《新耶路撒冷教义之生活篇》中(28–31节；以及50–52节)所引用的一些经文。

**II.仁爱的第二件事是行善，因为它们是功用**

13.按以下顺序来阐述：

(1)不愿向邻舍行恶属于仁爱。

(2)愿意向邻舍行善属于仁爱。

(3)一个人可能会行他以为属于仁爱的良善，却始终不避开邪恶；然而，一切邪恶都反对仁爱。

(4)随着一个人不愿意向邻舍行恶，他就愿意向他行善；但反过来不行。

(5)在一个人所行的良善成为仁之良善以前，邪恶必须首先被移除，因为它反对仁爱，这是通过仰望主和悔改完成的。

(6)属于仁爱的良善的品质取决于对邪恶的认识，以及因此通过悔改所实现的对邪恶的移除。

(7)由此可知，仁爱的第一件事就是仰望主，并避开邪恶，因为它们是罪；仁爱的第二件事就是行善。

14.(1)不愿向邻舍行恶属于仁爱。谁都能看出，仁爱不向邻舍行恶，因为仁爱就是对邻舍的爱，一个爱某个人的人害怕向他行恶。他们之间有一种灵魂或心智的结合。正因如此，当一个人向通过爱与他结合的那一位行恶时，他在其灵魂或心智中有一种感知，就仿佛他在向自己行恶。谁能向自己的孩子、妻子和朋友行恶呢？因为行恶就是反对爱之良善。

15.谁看不出，对别人怀有仇恨，作他的对手和敌人，充满报复，渴望他死的人不爱邻舍？与别人的妻子行淫，奸污处女并抛弃她们，或侵犯妇女的人不爱邻舍？掠夺，以各种借口偷窃别人的财物，通过诋毁、因而通过假见证损害别人名声的人不爱邻舍？事实上，贪恋邻舍的房屋、妻子，或邻舍的任何东西的人也不爱邻舍。由此明显可知，不愿向邻舍行恶属于仁爱。

16.关于这个主题，保罗在两处声明：“爱邻舍就完全了律法”(罗马书13:8-10; 加拉太书5:14)；还有圣言的别处。

17.(2)愿意向邻舍行善属于仁爱。这是众所周知的，因为人们认为，施舍穷人，救助贫乏的人，帮助寡妇和孤儿，资助牧师，为教会、医院和各种虔诚的用途捐款，就属于仁爱；给饥饿的人食物，给口渴的人水喝，收留陌生人，给赤身露体的人衣服穿，看顾病人，看望在监里的人，以及其它许多事，就是仁之良善。然而，只有一个人避恶如罪，它们才是良善。如果一个人在避恶如罪之前行这些良善，那么它们就是外在良善，是为邀功而做的，因为它们是从一个不洁的源泉流出来的；从这样一个源泉流出的东西内在是邪恶。这个人在它们里面，世界也在它们里面。

18.众所周知，行基督徒的良善属于仁爱；许多人以为良善能抵消邪恶，这样一个人里面的邪恶就不复存在了，或不被关注。但良善不会抵消邪恶，除非这个人思想自己里面的邪恶，并悔改。

19.有许多人相信并认为他们里面没有邪恶。当被检查时，他们承认他们充满邪恶，他们若不留在外在事物中，就不能得救。

20.(3)一个人可能会行他以为属于仁爱的良善，却始终不避开邪恶；然而，一切邪恶都反对仁爱。很明显，避恶和行善是截然不同的两件事；因为有些人出于虔诚和思想永生而行一切仁之良善，却不知道心怀仇恨和报复，行淫，掠夺和伤害，诋毁、因而作假见证，以及其它许多东西都是邪恶。有些法官生活虔诚，却不认为基于友谊、关系，或以荣誉和利益为目的作出判决是一种罪；即便知道它们是邪恶，他们仍确认它们不是邪恶。其他人也一样。总之，避恶如罪和行基督徒的良善是截然不同的两件事。避恶如罪的人就是在行基督徒的良善，而行善却不避恶如罪的人没有行任何基督徒的良善。因为邪恶反对仁爱，因此必须先被废除，然后一个人所行的良善才会伴随仁爱，也就是属于仁爱。没有人能行善，同时又作恶，或意愿良善，也意愿邪恶。

21.本身为良善的一切良善都是从内层意愿发出的。邪恶从这意愿通过悔改被移除。那里也存在一个人与生俱来的邪恶。因此，除非他悔改，否则邪恶仍留在他的内层意愿中，并且他的良善从外层意愿发出；因此，他的状态是败坏的。是内层赋予外层品质，而不是外层赋予内层品质。主说：

先洁净杯盘的里面。(马太福音23:26).

22.人有一个双重意愿，即内层和外层。内层意愿通过悔改被洁净；然后外层从内层行善；但外层良善不会除去欲望的邪恶，或除去邪恶的根。

23.(4)随着一个人不愿意向邻舍行恶，他就愿意向他行善；但反过来不行。有文明的良善，道德的良善和属灵的良善。在一个人避恶如罪之前所行的良善是文明和道德的良善；但随着他避恶如罪，良善既是文明和道德的良善，也变得属灵；但之前不会。

24.欲望潜藏在里面，它的快乐在外面。因此，当一个人出于欲望及其快乐思考时，他要么确认邪恶，以之为允许的，从而处在邪恶之中，要么不思想自己里面的任何邪恶，从而以为自己是完好的。

25.诚然，一个人应该忏悔自己是一个罪人，他里面从头顶到脚底没有一处完好。他能这样说，并基于知识去说；但仍不能从内心相信这一点，除非他通过调查得知。这时，他就能说这一点，然后首先感知到他里面没有一处完好。溃疡只能以这种方式被打开并治愈。其它方式的治疗都是治标不治本。

26.主不是传悔改的道吗？祂的门徒，以及施洗约翰，不也传悔改的道吗？以赛亚说，一个人必须停止作恶，要学习行善(以赛亚书1:16-17)。在此之前，一个人不知道什么是良善，或良善是何品质。邪恶不知道什么是良善，但良善却因知道什么是良善而知道邪恶。

27.(5)在一个人所行的良善成为仁之良善以前，邪恶必须首先被移除，因为它反对仁爱，这是通过悔改完成的。必须首先知道邪恶，才能移除邪恶，所以十诫是圣言之首，在整个基督教界也是教会教义之首。所有人都通过知道恶，并因作恶反对神而不作恶而被接纳到教会中。

28.因此，这“首”是如此的神圣，因为之前没有人能行基督徒的良善。

29.良善随之而来，这一点从这些例子非常清楚地看出来：一个法官会说，出于种种原因，我不打算基于邪恶判决，而是公正判决；他就在行善。

30.一个农民会说，我只打算公正、忠诚地做我的工作；因此，他所做的工作是善的。

31.其它上千个例子也是如此；当一个人不行恶时，他就在行善。

32.因此，避恶如罪就是行善可以作为一个准则或座右铭。

33.(6)属于仁爱的良善的品质取决于对邪恶的认识，以及因此通过悔改所实现的对邪恶的移除。这取决于一个人多多少少知道什么是邪恶；取决于他知道信仰的邪恶和生活的邪恶；还取决于他如何停止作恶；只要他仰望主，并信靠祂，就会停止作恶。

34.举例说明这一点。一个人内心是否如此，他越纯洁，他的良善从中流出的源泉就越变成好水的源泉。

35.总之，对每个人来说，邪恶在什么样的程度和种类上而为邪恶，那么对他来说，良善就在什么样的程度和种类上而为良善。这一个无法与那一个分开。

36.任何人在何等程度上脱去旧人，就在何等程度上披上新人。

37.任何人在何等程度上把肉体钉死在十字架上，就在何等程度上活在灵里。

38.没有人能同时事奉两个主。

39.认知涉及这一点：必须知道什么是真理，什么是虚假；移除属于意愿；两者都属于生活。

40.(7)由此可知，仁爱的第一件事就是仰望主，并避开邪恶，因为它们是罪；仁爱的第二件事就是行善。恶人和善人一样能行善。他能帮助有需要的人，能出于善意、仁慈、友谊或同情为他做许多好事。然而，这些事对做这些事的那个人来说不是仁爱，但对这些事所做向或被施与仁爱的那个人来说是仁爱。从表面上看，这是仁爱。

41.当一个人避恶如罪几次后，他只看到他正在行的良善；然而，它们(也就是之前的避恶和随后的行善)都一起在他里面。尽管如此，这一个必须是在先的；并且这一个实际上就是在先的和内层。

**III.被爱的属灵概念上的邻舍就是良善和真理**

42.之所以说属灵概念上的，是因为这是属灵人内在所处的概念；天使处于同样的概念。这个概念从物质、空间和时间抽象出来了，尤其从人抽象出来了。按以下顺序排列：

(1)人之为人凭的不是他的形式，而是他里面的良善和真理，或也可说，意愿和理解力。

(2)因此，一个人里面的良善和真理才是那被爱的邻舍。

(3)邻舍的品质取决于一个人里面的良善和真理的品质；或这个人如何，邻舍就如何。

(4)邻舍的等级取决于一个人里面的良善和真理的等级；因此，一个人与另一个人不是同一个等级的邻舍。

(5)被爱的邻舍是内在意愿的良善，不是外在意愿的良善，除非这一个与那一个合而为一。

(6)只要真理从良善发出，并与良善如形式与本质那样合而为一，那么它就是邻舍。

43.(1)人之为人凭的不是他的形式，而是他里面的良善和真理，或也可说，意愿和理解力。众所周知，意愿和理解力才是这个人自己，而不是他的形式，这形式在脸和身体上看似一个人。有些人是愚蠢和疯狂的，然而仍看似人；有些人如此属世，以至于就像动物，只是他们能说话而已。有些人则是理性和属灵的。后者的人形看上去可能不那么漂亮，但他们比其他人更是人。把良善和真理从他们那里拿走，人形仍旧存在，里面却没有人；他们就像画像和雕塑，也像类人猿。

44.之所以说“良善和真理，也就是意愿和理解力”，是因为良善属于意愿，真理属于理解力；因为意愿是良善的容器，理解力是真理的容器。

45.然而，良善和真理只能在它们的主体中。任何事物都不能与其主体分离。因此，人是邻舍；但属灵概念上的邻舍是良善和真理，人凭良善和真理而为人。

46.(2)因此，一个人里面的良善和真理才是那被爱的邻舍。把三个或十个人摆在你眼前，你可以选出做家庭事务的人。难道你不是照他们里面的良善和真理来选吗？人凭良善和真理而为人。

47.如果你在这十个人中选出一个人来做家庭事务，难道你不会调查他的意愿和理解力吗？

48.被选出来的那一个就是你那被爱的邻舍。一个魔鬼人从脸上看可能像一个天使人。那应当被爱的，难道不是天使人，而不是魔鬼人吗？你因天使人里面的良善和真理而对他表示好感，而不是对魔鬼人表示好感。仁爱的要求是，魔鬼人若作恶，就应受到惩罚，而天使人要得到奖赏。

49.如果你观察十个少女，其中五个是妓女，五个是贞洁的处女，并从中选出一位少女作自己的妻子，难道你不从贞洁的处女当中、照着与你自己的良善一致的良善而选出一位吗？

50.(3)邻舍的品质取决于一个人里面的良善和真理的品质；或这个人如何，邻舍就如何。并非所有人都是一样的邻舍，主以强盗所打伤的那个人的比喻教导了这一点，这个比喻说，那怜悯他的，是邻舍(路加福音10:29-37)。

51.凡不照着邻舍里面的良善和真理的品质来区分邻舍的人会上千次地上当受骗；他的仁爱会变得混乱，最终不是仁爱。一个魔鬼人会大声嚷叫：“我是邻舍，向我行善！”如果你向他行善，他可能会杀了你或其他人。你正在将一把刀或剑递到他手里。

52.简单人就这样行事。他们说，每个人都是一样的邻舍，探究他的品质不是他们的事；但神会关注这一点；我只需帮助我的邻舍就行了。但这不是爱邻舍。凡出于纯正的仁爱来爱邻舍的人都会查询一个人的品质是什么样，并加以区别地照其良善的品质向他谨慎行善。

53.在来世，这些人会远离其他人，并与他们分开；因为他们若来到魔鬼灵中间，就会被引诱向他们行善，向善人行恶。这些恶灵哭喊说：“给我自由！帮帮我！”这是恶人为自己所获得的最大力量。没有简单人的帮助，可以说没有与简单人的结合，他们根本没有任何权势；但与他们以“邻舍”之名所欺骗的简单人在一起，他们就很强壮。

54.纯正的仁爱本身是谨慎和智慧的。其它仁爱都是假的，因为它只属于意愿或良善，同时不属于理解力或真理。

55.(4)邻舍的等级取决于一个人里面的良善和真理的等级；因此，一个人与另一个人不是同一个等级的邻舍。良善照着等级而被分为文明的良善，道德的良善和属灵的良善。

56.一个人出于仁爱所应当爱的邻舍是属灵良善。没有属灵良善，就没有仁爱；事实上，仁之良善是属灵良善，因为天堂里的所有人都是照着属灵良善而被结合的。

57.道德良善实际上是人性良善本身，因为它是理性良善，人与人正是根据理性良善如兄弟与伙伴那样一起生活。道德良善照着它源于属灵良善的程度而为邻舍，因为没有属灵良善的道德良善是外在良善，属于外在意愿，不是内在良善。它有可能是邪恶，邪恶是不可以被爱的。

58.文明良善是合乎世间法律的生活良善；它的首要和基本原则是，考虑到处罚，不可违反这些法律。如果这良善里面没有道德良善，道德良善里面没有属灵良善，那么文明良善不过是被关起来或用锁链拴住的走兽对那些喂养、惩罚或抚摩它们的人所拥有的动物良善而已。

59.一个人在童年早期会从十诫学习这些良善。十诫的律法首先变成文明的律法，接着变成道德的律法，最后变成属灵的律法；这时良善第一次照着它们的等级而变成仁之良善。

60.仁爱本身首先关注一个人灵魂的良善，并且爱它，因为结合通过它实现。接下来它关注他的道德良善，并且他越照着理性的感知过着道德的生活，它就越爱这道德良善。最后，它关注文明的良善，一个人根据文明良善而与这个世界互动。一个人通过他的文明良善而为一个世界的人；根据他的道德良善而为一个高于世界、低于天堂的人；根据他的属灵良善而为一个天堂的人，或一位天使。人与人的交往通过这良善，然后通过较低层级的良善、照着它们的层级实现。例如：有一个属灵人意愿很好，但理解得不好；有一个人理解得不好，做得也不好，因此他几乎不是一个理性的道德人。有一个人理解得好，但意愿不好。这样一个人按照他的理解力，是邻舍；但意愿不好的人不是邻舍，无论他理解得多么好。

61.总之，意愿构成邻舍，理解力只有属于意愿才构成邻舍。

62.(5)被爱的邻舍是内在意愿的良善，不是外在意愿的良善，除非这一个与那一个合而为一。有一个内在意愿和一个外在意愿；同样有一个内在理解力和一个外在理解力。

63.内在意愿与天堂结合，外在意愿与世界结合。

64.一切良善都属于意愿，仁之良善本身是内在意愿的良善。

65.这些往往在一个人里面被分离；它们在伪善者、伪君子和为利益阿谀奉承者里面分离的程度是最大的。

66.但当这些意愿构成一体时，两者的良善就构成一个良善，也就是邻舍。这些原则可通过例子和对比来说明。

67.(6)只要真理与良善合而为一，并且如形式与本质那样与它合而为一，那么它就是邻舍。每个形式都从一个本质那里获得自己的品质。因此，本质的品质如何，它的形式就如何。

68.这一点可通过以下事实来说明：就本身而言，意愿如何，理解力就如何。

69.这一点也可以通过声音和言语，以及其它许多事物来说明

70.真理是形式上的良善，这一点可见于《诠释启示录》一书(可参看 136, 242:2, 478:2, 725:4节)。

71.由此明显可知，属灵概念上的良善就是那被爱的邻舍；或一个人照着他的良善而被爱。

**IV.仁爱的对象是个体人，一个团体，**

**一个人的国家，人类；从狭义和广义上说，所有人都是邻舍**

72.众所周知，一个人就是邻舍。一个团体是邻舍，因为一个团体是一个复合的人；一个人的国家是邻舍，因为国家是由许多团体组成的；人类是邻舍，因为人类是由更大的团体组成的，其中每一个团体都是一个复合的人；因此，它是最广泛意义上的一个人。有必要按以下顺序解释这个主题：

(1)每个人都照其良善的品质而为邻舍。

(2)一个团体，无论大小，照其功用的良善而为邻舍。

(3)一个人的国家照其属灵、道德和文明的良善而为邻舍。

(4)人类是最广泛意义上的邻舍；但由于人类被分成各个帝国、王国和共和国，所以它们当中的任何一个都照其宗教的良善，以及它为一个人的国家和自己所履行的良善而为邻舍。

73.(1)每个人都照其良善的品质而为邻舍。既然属灵概念上的良善是邻舍，而人是良善的主体，也是行善者的对象，那么可知，属世概念上的人是邻舍。

74.一个人不是在单纯他本人方面，而是在他是这样或那样一个人所凭的良善方面，比另一个人更是邻舍；因为邻舍的区别和良善的区别一样多，良善的区别是无限的。

75.人们以为一个兄弟、亲属或亲戚比一个陌生人更是邻舍；在自己国家出生的人比国外所出生的人更是邻舍。但每个人都照其良善而为邻舍，无论他是希腊人还是外邦人。

76.因为每个人都照属灵的血缘亲情而为邻舍。这一点从以下事实可以看出来：死后，每个人都来到他自己人中间；他与他们在良善方面，或也可说，在情感方面都很相似。此外，死后属世的关系就会消失，属灵的关系则取而代之；事实上，同一个天堂社群里的所有人都互相认识，并联系在一起，因为他们处于相似的良善。在世上的十个兄弟当中，可能有五个在地狱，五个在天堂；后五个兄弟可能在不同的社群；他们在见面时并不认识彼此。事实上，所有人都照着他们的情感而拥有自己的脸。由此明显可知，每个人都照其良善的品质而为邻舍。

77.一个人照良善的品质而为邻舍，这些良善尤指属灵良善，仁爱首先关注这些良善。

78.(2)一个团体，无论大小，照其功用的良善而为邻舍。一个国家里的每个团体都是照各种各样的功用而建立的。有些团体的工作是公正地处理多方面的各种民政事务；有些处理各种司法事务；有些处理各种社会经济事务；有些为了各种宗教目的而处理各种教会事务，如宗教会议和院校；还有许多团体是为了发展知识。

79.每个团体都只能被视为一个复合形式的人。因此，它照它所履行的功用之良善而为邻舍。一个团体若履行杰出的功用，就是更大程度的邻舍；若履行低级的功用，就是更小程度的邻舍；若履行邪恶的功用，就只是如恶人那样的邻舍；我对他所渴望的良善就是他可以变好，并尽可能地提供手段以纠正他，哪怕通过威胁、惩治、处罚，或剥夺权利。

80.一个具有一种功能的团体只能被视为一个复合的人。当一个国家被视为一个人时，某些人被称为政府成员；他们之间构成一个人，其成员是其中的个体。

81.在天堂也是这样。那里的每个社群，无论大小，都如同一个人；它还呈现为一个人。我看见过一个杰出的社群如同一个人。天堂的形式是人的形式。

82.世上的一个社会向天堂里的天使也显为一个人。

83.(3)一个人的国家照其属灵、道德和文明的良善而为邻舍。在每个人的概念中，他的国家如同一个。因此，一切法律，无论司法还是经济法，可以说都是为一个人制定的。所以一个人的国家就像一个复合形式的人；它被称为一个身体，其中国王是至高无上的。它那应当被促进的良善被称为公共利益和共同利益。论到国王，也有人说，人民是他管理的身体。

84.当主乐意时，任何一个国家在天堂天使面前都呈现为一个人，处于一个系它品质样式的形式中。该形式是其属灵情感的形式；其脸的形式是对其属灵良善的情感；其身体的形式是其文明良善的形式；而它的举止、言语等等则彰显了它的理性良善。当一个人把一个国家看作一个人时，他就能看见它的品质，并且这个国家照此品质而为邻舍。

85.出生并不能使一个人，甚至使父母，比另一个人更是邻舍；教育也不能。这些都是从属世良善来评估的。无论住得近，还是亲属关系也不能使一个人比另一个人更是邻舍；一个人的祖国同样不能。一个人的国家要照其良善的品质而被爱；但向自己的国家行善是一种责任，这个责任是通过促进它的功用来尽到的，因为一个人由此促进所有人的福祉。向一个人的国家之外的国家行善不是那么一种责任，因为一个国家并不渴求另一个国家的利益，而是意欲摧毁它的财富和权力，因而摧毁它的防御手段。因此，通过做更多的事来促进另一个国家的功用而爱另一个国家胜过自己的国家，会违反一个人所在国家的利益。因此，要在一个更大程度上爱一个人自己的国家。

86.例如：如果我出生在威尼斯或罗马(译注：威尼斯或罗马是天主教地区)，是一个改革宗基督徒，我会因其属灵良善而爱我的国家或我出生的国家吗？我不能因此爱它；只要它的道德和文明良善的存在取决于它的属灵良善，我也不能因其道德和文明良善而爱它。但只要它的道德和文明良善不依赖于它的属灵良善，我就能爱它，即便那个国家恨我。因此，我决不会在仇恨中把它视为敌人，也不会把它当作对手，而是必须仍旧爱它；不伤害它，而是关注它的良善，只要它有良善，但不是以这种方式关注它，即：我确认它的虚假和邪恶。关于对国家的爱，详情可见于另一个地方。

87.(4)人类是最广泛意义上的邻舍；但由于人类被分成各个帝国、王国和共和国，所以它们当中的任何一个都照其宗教和道德品质，照它为一个人的国家所履行并与自己的良善合而为一的良善而为邻舍。这些主题过于宽泛，无法分别说明。只说一句就足够了，即：任何人，无论他来自哪个国家，只要与我在一起，我与他一起住在同一所房子或同一个城市，他就照着他的良善而为我的邻舍。在那个王国所有类似那个人的人都是一样的。假如他是这个王国的大使，代表他的国王，因而代表王国；不可否认，他照着该王国的宗教和道德良善，根据它向我的国家和它自己行善的意愿，尤其在这良善与他自己的良善合而为一的情况下而为我的邻舍。

88.我说的不是其它任何良善，而是仁之良善和纯正仁爱的良善。恶人，甚至强盗和魔鬼，也能彼此相爱，但不是出于仁爱，或内层之爱的良善相爱。由于他们联合起来作恶、偷窃、行淫、报复、杀戮和亵渎，所以他们彼此是邻舍。然而，所指的不是这些人，因为此处论述的是仁爱及其良善。

89.我能照其宗教信仰而爱宇宙中的所有人，爱我自己国家的人可能不比爱其它国家的人多，爱欧洲的人可能不比爱非洲的人多。我爱一个外邦人胜过爱一个基督徒，只要这个外邦人照其宗教过良善的生活，从心里敬拜神，说：“我不会做这种恶事，因为这反对神。”但我爱他不是因为他的教义，而是因为他的生活；我若只照着他的教义来爱他，就是把他作为一个外在人来爱；但若照着他的生活来爱他，也会把他作为一个内在人来爱。因为他若有宗教的良善，也会有道德和文明的良善。它们是不可分离的。但一个只处于教义的人不可能拥有宗教信仰。因此，他的道德和文明良善没有生命在里面。这良善是纯外在的。它想叫人看到，并让人以为它是良善。

**V.人是仁爱的主体；他身上的仁爱是怎样，**

**他就是怎样一个仁爱的主体；他向邻舍所实施的仁爱也怎样**

90.按以下顺序解释这些事：

(1)人被创造，是为了他可以成为一种爱与智慧的形式。

(2)如今，为叫一个人可以成为一个人，他应成为形式上的仁爱。

(3)一个人应当从主，而不是从自己成为形式上的仁爱；他就这样成为一个仁爱的容器。

(4)只要在一个人里面，意愿的良善与理解力的真理结合，他就是这样一种仁爱的形式。

(5)凡从这样一个人那里发出的东西，都从这形式中获得一个样式；因此，它是仁爱。

(6)邻舍有可能是出于非仁爱的东西被爱的；但就本身而言，这不是爱邻舍。

(7)出于自己里面的仁爱来爱邻舍的人就是在爱邻舍。

91.(1)人被创造，是为了他可以成为一种爱与智慧的形式。人是按着神的形像，照着神的样式被造的(创世记1:26)；神是爱本身和智慧本身。

92.众所周知，一个人的智慧如何，这个人就如何。但智慧的生命是爱；爱是本质，智慧是爱的形式；《圣爱与圣智》的许多地方说明了这一点，对此，没有必要在此补充更多内容。

93.(2)如今，为叫一个人可以成为一个人，他应成为形式上的仁爱。如今，有人说，自最初创造以来，随着时间推移，人已经变得外在了。因为他从对主之爱转向了智慧，已经吃了知识树和智慧；内在的爱变成了外在的爱。

94.来自第一批人的第三层天堂处于爱和智慧；而第二层天堂来自被称为仁爱的更低级的爱和被称为聪明的智慧。最后，当一个人变得完全外在时，他的爱被称为仁爱，他的智慧被称为信。这就是如今的教会与世人的状态。

95.有些人有属灵之爱，没有属天之爱；属灵之爱是仁爱。但对他们来说，这时信是真理，真理构成理解力或聪明。

96.形式上的仁爱意思是，人的生命是仁爱，形式来自他的生命。但下面第四条会说明这是怎么回事。

97.在天堂，一位天使在形式上显为仁爱；其仁爱的品质从他的脸上就能看出来，从他的声音就能听出来。因为死后，一个人就变成他自己的爱，也就是说，变成他自己的爱之情感。一个灵人或一位天使不是别的。事实上，就其整个身体而言，这个灵人或天使自己就是一个仁爱的形式。有些人看见了一位天使；奇妙的是，他们还在他的每个身体部位中看出仁爱的形式。

98.在世上，一个人在他的形式、脸、身体或声音上不是仁爱；但他的心智可能是仁爱，死后他的心智就是一个人形式的灵人。然而，一个不思想反对仁爱的任何东西的真诚之人从他的脸和声音就可以得知；但却有困难，因为像那种能装得活灵活现，甚至表现出仁爱诚意的伪君子也是有的。不过，一位天使若看着他的脸，听见他的声音，就会认出他的品行，因为他不看遮盖它的物质；而一个物质人会注意物质的遮盖物。

99.仁爱的形式是数不清的，跟第二层天堂的天使一样多。它们在数量上是无限的。仁爱的种类和对来自良善的真理的情感的种类一样多；这情感就是仁爱。

100.凡不是一个仁爱形式的人都是一个仇恨的形式；或凡不是一个对来自良善的真理的情感之形式的人，都是一个对来自邪恶的虚假的情感之形式。地狱由这些形式组成：它们都是各种各样的仇恨和欲望。

101.正如情感有属，这些属又有种，仁爱也有。因此，仁爱是复数形式；仁爱的层级具有两种，《圣爱与圣智》一书的第三部分论述了这两种层级。

102.(3)一个人应当从主，而不是从自己成为形式上的仁爱；他就这样成为一个仁爱的容器。一个将要重生之人的生命就是对来自良善的真理的情感，或仁爱；这生命只能从生命，因而从在自己里面有生命的主存在，如主所亲自教导的，祂就是：

道路，真理和生命。(约翰福音14:6)

另一处：

父怎样在自己里面有生命，也给儿子怎样在自己里面有生命。(约翰福音5:26)

以及别处。由于生命就是神，所以神性无法被归给人，人是有限和被造的；但它能流入并附着于一个容器；正如眼睛本身不是光，但能接受光；耳朵本身不是听觉，而是一个容器。其它感官也是如此。心智及其内部感官同样是这样。

103.因此，人确实是仁爱的主体，但却是接受主体，因为他被造为接受生命的形式，正如眼睛被造为接受光，以及通过光接受视觉对象的形式；耳朵被造为通过声音及其和声的流注接受声音的形式。

104.凡相信他凭自己是仁爱形式的人都被骗了。他要么以为他是神，要么以为神性被注入他。因此，他否认神；或者，他若不这样想，就把功德置于仁爱的行为中，以至于变成仁爱的，是他的外在，而不是他的内在；在这种情况下，主不能住在他里面。主不住在那些属于人的自我的东西里面，而是住在祂自己的东西里面。祂必须住在神性之物里面，从而使人接受神性发出，也就是仁爱。

105.然而，人如此被造，是为了他可以貌似从自己思考和意愿，由此貌似从自己说话和行动，然而又得以知道一切仁之良善和信之真理都来自主。不按照这个真理如此思想的人不在真理之光中，而是在愚昧之光中；在天堂之光中，这愚昧之光就是黑暗。因此，他不能在其它真理上被光照，除非涉及记忆，不涉及感知，而感知是本质上的信仰。

106.从这些考虑清楚可知，人仅仅是仁爱的形式，而仁爱属于与他同在的主；人被恩准觉得自己似乎是仁爱，是为了他可以成为仁爱的容器，从而貌似从自己，实际上从主进入相互结合。

107.(4)只要在一个人里面，意愿的良善与理解力的真理结合，他就是这样一种仁爱的形式。属于意愿的一切都被称为良善，属于理解力的一切都被称为真理，因为意愿处于天堂之热，理解力处于天堂之光。正如没有理解力的意愿没有任何品质，因此不能被称为任何事物，而是在理解力中取得它的品质并成为某种事物，具有这样那样的品质，或照着理解力中的东西而成为某种事物或任何事物，没有真理的良善和具有真理的良善也是如此。

108.因此，应当学习纯正真理。意愿的良善与这些真理结合，从而变成仁之良善。

109.仁爱的一切多样性都来自这个源头，或来自理解力中的真理。因真理本质上是良善；真理是良善的形式，就像言语是声音的形式一样。这一点可以说明。

110.声音的形式有两种；歌唱的形式和说话的形式。这同样适用于对来自良善的真理的情感或仁爱。要论述这些事。

111.有鉴于此，所以才说仁爱是对来自良善的真理的情感，或对属灵真理的情感。对理性真理或道德真理的情感，和对文明真理或属世真理的情感由此而来。

112.因此，那些处于仁爱的人处于光，即便不处于光，也爱光。光是真理，热是良善。众所周知，一切复苏和结实通过真理来自良善；属灵的复苏和结实也是如此。

113.但那些未处于仁爱的人不爱光中的真理；然而，他们可能喜欢阴影中的真理。这真理就是当今的信之真理；也就是说，必须相信一件事是真的，尽管以理解力来看，它不是真的。事实上，虚假以这种方式可能被称为真理，并通过对它的确认可能被视为真理；如所做的那样。

114.(5)凡从这样一个人那里发出的东西，都从这形式中获得一个样式；因此，它是仁爱。有三样事物发出来：思维、言语和行为。来自一个系一种仁爱形式之人的思维是从情感，也就是仁爱发出的；言语是从属于情感的声音发出的，思维的情感就在这声音里面；行为则通过动作而在有仁爱的东西里面。这种动作从一种努力发出；努力产生思维的情感。

115.仁爱的形式主要在他的内层感知中，而内层感知是从属灵之热和光发出来的。在那里，这个人才是真正的人。仁爱从那里在随之而来或更低的事物中被产生。它把自己表明出来，并进入结果，几乎就像一粒种子生出幼苗，又逐渐长成树。这树可以说变成一棵持久的树；而它的果实就是从良善的意愿通过对真理的理解而在身体中所做的好行为。这棵树以这种方式首先存在。

116.它的至内在形式如同一粒种子。众所周知，除了诸如属于那个树干的东西外，没有什么东西能从一粒种子中长出来。它们都是相似的，尽管有很多变化；但幼苗和结果的枝子仍然是从同一棵树上长出来的。

117.因此，一个内心仁爱的人所做的任何事，他都是出于仁爱来做的，尽管他的行为、言语和思维具有无限变化。他所产生的一切事物可以说都是他在各种形式下的形像；然而，这一切形式里面都有一个共同形式，如同它们从中升上来的层面。

118.因此，只要知道一个人的主导情感，那么当他在说或做任何事时，别人就能从哪种目的和哪种爱，如同从一个言语和行为所流出的源泉那样认出他来。主说，坏树结坏果子，好树结好果子，坏树不能结好果子(马太福音7:17-18; 路加福音6:43)。

119.一个人的生命就在他所意愿和思想，并且所说和做的一切事中。没有人能从其它任何生命来做任何事，只能从他自己的生命来做。他的一切行为都是他生命的结果，因而有它的样式。

120.在灵界，情感都以各种方式成像，如树木，花园，飞鸟，动物。当从至内在查看时，在这些形像里面都会看到这个人的一个形像。它们都代表他。

121.总之，在属于这个人的每一个和一切事物里面都有他的一个形像。

注：有仁爱的同情，仁爱的怜悯，仁爱的友谊，仁爱的善行和仁爱的谦逊；总之，一切美德都是仁爱，但它们列在其它名字之下，属于另一个种类。

122.(6)邻舍有可能是出于非仁爱的东西被爱的；但就本身而言，这不是爱邻舍。可举例说明这一点。一个恶人可能爱一个善人，却不是爱良善本身。论到一个忠实工作，因为神愿意这样的外邦人，一个人会说：“一个无神论者可以爱他。”一个不爱自己国家的人当听见另一个人说话，并知道这个人爱自己的国家时，能在某种程度上爱他；他听从这个人，服从他，说：“他是一个有善心的人；他出于爱说话。”我听见几百个人赞同一个以爱国著称的人，但他们当中爱自己国家的人几乎不到十个。这同样适用于一个听牧师讲道，说他出于对他们灵魂的热情从神说话的人；那些根本不爱神，什么都不信的人在听到这些话时，可能会被打动，也可能赞美他，爱他，并送他礼物。每一个真诚的人都被不真诚的人所爱；每一个诚实的人都被不诚实的人所爱；每一个忠诚的人都被不忠诚的人所爱；爱自己妻子的贞洁之人被不贞洁的人所爱，等等。

123.然而，每个人在处于普遍思维时都是这样。不过，一旦这种普遍感知消失，这光就会消失。当他把这个问题交给他的低层思维来审视，并思考它是不是这样时，这种情况就会发生。流入这种思维的光来自这个人或这个世界，而流入普遍思维的光来自天堂。只要一个人不让自己进入自己的光，这光就会不断流入他的理解力部分。因为他若是那种人，那时就会熄灭天堂之光。所有人都对真理拥有一种普遍感知；但对低层事物的爱会把一个人从这个高度扔下去，使他进入来自他的自我的一种感知。这是一种与肉眼视觉相通的物质感知。这是一种幻想或想象。

124.(7)出于自己里面的仁爱来爱邻舍的人就是在爱邻舍。他与邻舍的良善结合，不与他这个人结合。因此，如果这个人背离良善，他就不会爱他。然而，这种结合是一种属灵的结合，因为属灵概念上的邻舍是良善。

125.因此，为让一个人可以爱邻舍，他必须是形式上的仁爱

**VI.一个人出生是为了他可以成为仁爱；他不可能成为**

**仁爱，除非他持续不断地出于情感和快乐向邻舍行功用之良善**

126.按以下顺序大体解释一下：

(1)总体良善从个体所履行的功用之良善存在，个体所履行的功用之良善从总体良善持续存在。

(2)事工、职能、职务和各种职业就是个体所履行的功用之良善，总体良善从这些良善存在。

(3)一个王国、共和国或联合体、团体中的一切职务和职业都被视为功用之良善，构成一个对应于天堂形式的形式。

(4)它们也构成一个对应于人形式的形式。

(5)在这个形式中，每个个体都照着他的职务或职业的范围而是一种功用之良善。

127.(1)总体良善从个体所履行的功用之良善存在，个体所履行的功用之良善从总体良善持续存在。它们被称为功用之良善，是因为属于对邻之爱或仁爱的一切良善，都是功用，一切功用都是良善。因此，它们用一个术语来命名，叫功用之良善。它们还被称为功用的果子。

128.众所周知，每个人生来都要履行功用，他可以向他人履行功用。不这样做的人被称为无用成员，并被抛弃。只为自己履行功用的人也是无用成员，尽管不这样称呼。因此，一个结构良好的共和国或联合体会规定，任何人都不能没有用处。如果没有用处，他就被强迫做某种工作；一个乞丐若身体健康，也被强迫工作。

129.婴幼儿只要在保姆和主人的看顾之下，的确不会履行功用之良善；然而，他们会学习履行它们，并且必须为了一个目的而拥有它们；因此，功用之良善在目的中。为了建起一座房子，必须先提供材料，打好地基，垒起墙壁；最后才可以居住。房子的良善就是在里面居住。

130.总体良善在于这些事，在一个团体或王国中：①他们当中要有神性之物。②他们当中要有公正。③他们当中要有道德。④他们当中要有勤劳、技术或知识和正直。⑤要有生活必需品。⑥要有他们工作所必需的东西。⑦要有保护所必需的东西。⑧要有足够的财富，因为这三类必需品要用财富来采购。

131.总体良善从这些事物中产生，但不是来自这些事物本身，而是来自那里的每个人，并通过他们各自所履行的功用之良善存在。由于神性之物在那里通过牧师存在，公正通过长官和法官存在，所以道德通过神性和公正存在，必需品通过工业职业和商业存在，等等。

132.众所周知，每一个总体事物都是由部分或细节构成的，这就是为何它被称为总体。因此，部分的品质如何，总体的品质就如何。一个花园总体上具有诸如它的树木及其果实那样的品质；牧场总体上具有诸如它们的牧草那样的品质；田地总体上具有诸如它们的五谷、植物和鲜花那样的品质；一只船总体上如它的所有许多部分一样。部分之间的秩序和部分的品质使总体更完美或更不完美。

133.众所周知，个体所履行的功用之良善靠总体良善持续存在，因为每个人都从总体中获得自己的具体良善。生活、职业和保护所必需的一切事物，以及采购这些必需品的财富，都来自这个源头。因为总体不仅是指城市及其社会，还指国家，以及政府。但由于这些都是涉及面很广的主题，所以下文会更清楚地阐明它们；因为有许多的多样性仍符合这条法则。

134.(2)事工、职能、职务和各种职业就是个体所履行的功用之良善，总体良善从这些良善存在。事工是指牧职和属于牧职的职责；职能、具有民事性质的各种职务和职业是指像技工那样的众多工作；职务是指各种追求、商业活动和服务岗位。共和国或联合体、团体由这四者构成。

135.那些处于事工的人负责那里要有神性之物；各种民事职能负责那里要有公正，还要有道德，以及勤劳、技术或知识和正直；各种工人负责生活必需品，商人负责各种工作所必需的事物；士兵负责那里的保护；这些最后尤其，以及农学家要确保有足够的财富。

136.谁都可以知道，总体良善与各种良善、行业和追求是一致的。

137.(3)一个王国、共和国或联合体、团体中的一切职务和职业都被视为功用之良善，构成一个对应于天堂形式的形式。天堂的形式是这样：那里的每个人都处于某种事工，某种职能，某种职务或职业，某种工作。所有天堂社群都是这样：没有人是没有用处的。那里容不下一个什么都不做，只想过安逸的生活，或只想说话、行走和睡觉的人。那里的一切事物都被安排得井然有序，以至于每个事物都照其功用而被分配到一个离中心或近或远的地方。它们离中心越近，宫殿就越宏伟；它们离中心越远，宫殿就越不宏伟。它们在东、西、南、北都是不同的。当进入一个社群时，每个人都被引入他的职业，并被分配一个与他的工作相对应的家。每个社群都是一系列处于完整秩序或天堂秩序的情感。

138.那里的每个人都享受自己的追求。这是他快乐的源头。他们躲避懒惰，就像躲避瘟疫一样。原因在于，那里的每个人都出于对功用的爱而做自己的工作，从而拥有发自内心的快乐。总体快乐流入他。因此，从天堂社群首先不仅可以得知，照着情感的多样性组织起来的个体形成总体良善，还可以得知，每个人都从总体良善中获得他自己的良善。

139.世上也是如此；因为世上的团体就如此对应于天上的社群。由于它相对应，所以这些事物也在那里。神性在那里；公正在那里；道德和正直在那里；智慧在那里，勤劳在那里。当每个部分，也就是一位天使处于仁爱时，总体上的社群就把这些事物激发到每个部分中。

140.生活和各种职业的必需品，以及财富，尤其快乐和幸福，按他拥有的仁爱的量而从总体中被赋予他。

141.但世人不知道这一点；在世上，人人都把快乐和满足置于荣誉和财富。那些在世上如此行的人变得卑贱和贫穷，在地狱中消磨时光。而出于一种仁爱的情感追求某种职业的人则进入天堂社群。

142.天堂社群有无数职能、职务和职业，都是属灵的；它们的确可以描述出来，但不能描述得足以让人清楚明白。

143.(4)它们也构成一个对应于人形式的形式。这在人体中也一样。在人体中，一切事物都是处于一个最完美形式的功用之良善。它们因处于最完美的形式，故被感觉为一体，然而又都各不相同；在每一个部位，它们都是不同的，都处于自己的系列和自己的秩序。有五种感官；有许多内脏；每个性别都有许多生殖器官；有外在肢体；还有更多心智，也就是意愿和理解力的事物。

144.身体中的总体事物是心和肺。它们的活动流入身体的各个部位、器官、内脏和肢体。心智中的总体事物是意愿和理解力。在那里，这些总体事物关注个体事物，如同关注它们的部分，它们从这些部分存在；部分则关注总体，它们从总体持续存在。

145.那里的一切事物都是从功用、在功用中并为了功用而形成的。它们都是功用的形式。

146.动物体内的管理形式是这样：每个部位都从总体中获得自己的指定任务，并规定总体应赋予每个部位持续存在。心脏为全身各个部位供应血液；每个具体部位可以说都有自己的工作，任何一个部位只要需要，都可以拿走适合自己的东西，并从自己的库房中交出一些东西。总之，形式是奇妙的。

147.它里面有功用的天堂形式；这一点可通过以下事实来证实：每个天堂社群都如同一个人，并显为一个人。那里的功用构成这个人，因为一个天堂社群的形式就对应于功用上的动物身体的形式。

148.天堂的形式在最小事物和最大事物中都是一个人。因此，整个天堂是一个人，每个社群都是一个人，每位天使也都是一个人。原因在于，主是一个人，而天堂从主存在。

149.(5)在这个形式中，每个个体都照着他的职务或职业的范围而是一种功用之良善。仁爱只是对来自良善的真理的情感，而对来自良善的真理的情感是对功用的情感。因为对来自良善的真理的情感若不变成行动，就会消亡；由此而来的行为就是一种功用。

150.对纯正真理的情感就是仁爱，纯正真理只关注与邻舍的生活；因此，对来自良善的真理的情感不是别的。这情感所来自的良善就是去做的意愿或渴望，以及为了去做而去知道的意愿或渴望。否则，它不是真理所来自的纯正良善。

151.因此，当一个人是一种功用，或一种功用之良善时，他也是仁爱。

152.在这种情况下，就说这个人是形式上的仁爱，他是仁爱的一个形像。这人里面的一切事物都属于仁爱；因为当这个人自己在总体上呼出功用时，他也在每个细节上呼出它。他的生命和灵魂变成对功用的一种爱，或对功用的一种情感。

153.这时，他向内看主，向外看他的工作。

154.(6)一个人出生是为了他可以成为仁爱；他不可能成为仁爱，除非他持续不断地出于情感及其快乐向邻舍行功用之良善。接下来将说明，一个人如何持续不断地向邻舍行功用之良善，并且出于情感及其快乐如此行。

155.将仁爱仅置于善行的人不能持续不断如此行。

156.除非持续不断地发挥功用，否则就会有中断；在这个间隙，他可能会转向所有爱和由此而来的淫欲，从而不仅中止他的仁爱，甚至还远离善行。仁爱就这样从它的对立面消失，这个人便服事两个主(马太福音6:24; 路加福音16:13)。

157.一个人甚至有可能出于对荣耀、名誉和利益的一种情感，以及它们的快乐而行功用之良善。但在这种情况下，他不是仁爱，而是欲望；因此，他不是一个天堂的形式，而是一个地狱的形式。甚至在地狱中，每个人都被迫行善事，但不是出于对它的情感来行的，而是被迫去行的。

**VII.凡仰望主，并避恶如罪的人，若诚实、公正、**

**忠诚地做自己职务或职业的工作，都会成为一种仁爱的形式**

158.这一点作为一个结果从前一条法则可以推知，即：一个人出生是为了他可以成为仁爱；他不可能成为仁爱，除非他持续不断地出于情感和快乐行功用之良善。因此，当一个人出于情感及其快乐诚实、公正、忠诚地做属于自己职务或职业的工作时，他就不断处于不仅对社区或公众，还对个人和普通公民的功用之良善。但他无法做到这一点，除非他仰望主，并避恶如罪；因为如前所示，仰望主并避恶如罪是仁爱的第一件事(8节)；仁爱的第二件事就是行善。此外，他所行的良善是功用之良善；他每天都在行这良善，没有行的时候，就想着行它。有一种内层情感从内心深处保留并渴望它。正因如此，他从早到晚，年复一年，从幼年时期直到生命结束一直处于功用之良善。否则，他无法成为一种(仁爱的)形式，也就是一个仁爱的容器。

159.现在论述的主题是牧师、长官和他手下的官员、法官、军队指挥官和他手下的军官、普通士兵、商人、工人、农民、船长和水手，以及仆人的仁爱。

160.(1)牧师的仁爱。他若仰望主，避恶如罪，诚实、公正、忠诚地履行他所负责的事奉工作，就是在不断行功用之良善，并成为形式上的仁爱。当对灵魂的救赎深深感动他时，他就是在诚实、公正、忠诚地行功用之良善，或做事奉的工作。他越如此感动，就越被真理感动，因为他通过真理把灵魂引到天堂；当他把灵魂引到主那里时，就通过真理把他们引到了天堂。那时，他的爱孜孜不倦地从圣言教导真理，因为当他从圣言教导真理时，就是在从主教导它们。事实上，主不仅是“圣言”(约翰福音1:1-2, 14)，还是“道路，真理和生命”(约翰福音14:6)，又是“门”。因此，从主如同从“门”进入羊圈的牧师是好牧人。不从主如同从“门”进入的牧师是坏牧人，被称为贼和强盗(约翰福音10:1-9)。

161.(2)长官的仁爱。长官是指国家、共和国或联合体、省、市和团体中的最高官员，他们在民事事务上对它们拥有管辖权。他们当中的每个人若在其本位仰望主，避恶如罪，诚实、公正、忠诚地履行他崇高职位的工作，就是在对社会和社会中的个体不断行功用之良善，并成为形式上的仁爱。当对国民或公民的利益的情感影响他时，他就会如此行；当他被如此影响时，就与那些又智慧又敬畏神的人一样，被感动去建立有用的法律，确保它们得到遵守，尤其生活在这些法律之下；还任命他手下又聪明同时又仁慈的官员管理百姓；公平和公义必在他的监督之下通过他们掌权，并不断产生社会利益。在为他人服务者的顺序中，他把自己视为最高，因而视为头，因为头出于爱和智慧本身引导其身体的一切事物，唯独主是爱和智慧本身；他也将作为一个仆人被主引导。

162.(3)他们手下官员的仁爱。长官手下的官员是指那些被长官任命管理百姓，去履行各种必要和有用的职能之人。他们当中的每个人若仰望主，避恶如罪，诚实、公正、忠诚地履行他的职责，就会成为形式上的仁爱，因为他在执行公务时，也在不执行公务时，都在不断行功用之良善；事实上，那时对行这善的一种情感会在他的心智中得以建立，而对行功用之良善的情感就是它生命中的仁爱。感动他的，是功用，而不是荣誉，除非这荣誉是为了功用。每个官员下面的较小总体良善根据他的职能范围而从属于较大和最大的总体良善，也就是国家和共和国或联合体的良善。一个仁爱的官员当诚实、公正、忠诚地做他的工作时，就是在考虑较小的总体良善，也就是他领域的良善，从而考虑较大和最大的良善。在其它方面，官员和他所代表的长官是一样的；只有更大和更小，更宽和更窄，扩展到总体的功用和扩展到具体的功用之间的区别；而且，作为仆人的这一方依赖于那一方。

163.(4)法官的仁爱。他们若仰望主，避恶如罪，并作出公正的判决，就会成为形式上的仁爱；因为他们对社会和社会中的个体，因而对邻舍行功用之良善。他们在审判时和不审判时，都在不断行这些良善；因为他们公正地思考，也公正地说话、公正地做事。事实上，公正属于他们的情感；它就是灵义上的邻舍。这样一个法官从公正，同时从公平的角度来审判所有案件；因为它们是不可分离的。然后，他依法进行审判，因为一切法律都以这两者为目的；因此，当一个狡猾的人试图扭曲法律的意思时，他就结束了诉讼。在作出判决时，他认为忽视友谊、贿赂、关系、权威或任何利益是一种罪，而不是每个按照法律生活的人都应该受到保护是一种罪；当宣布一个公正判决，他认为这是一种罪，并且公正不占据第一位，而是占据第二位。一个公正法官的一切判决都属于仁爱，甚至在他对犯罪的恶人处以罚款或实施处罚时也属于仁爱；因为他以这种方式管教他们，防止他们向无辜者，也就是邻舍行恶。他的确就像一个父亲，父亲若爱他的孩子，就会在他们做坏事时严厉斥责他们。

164.(5)军队指挥官的仁爱。军队指挥官是指军队的最高官员，无论他是国王还是大公，或一个从他们那里获得权力的建制指挥官。他若仰望主，避恶如罪，并在他的将军职能和指挥作战的事务上诚实、公正、忠诚地行事，就是在行功用之良善，也就是仁之良善。他因不断沉思它们，投入并实施它们而成为仁爱。他若是国王或大公，就不喜欢战争，而是热爱和平；甚至在战争中也始终热爱和平。他不会发动战争，除非是为了保护他的国家；因此，他不是侵略者，而是防御者。但后来，当战争开始时，如果侵略就是防御，他也就成了侵略者。在作战时，除非他生来就具有另一种本性，否则他是勇敢而积极的；作战之后，他是温和而仁慈的。在作战时，他愿意成为一头狮子；但作战之后，他愿意成为一只羔羊。在他的内心深处，他不是因推翻敌人和胜利的荣誉，而是因拯救他的国家和人民免受敌人的侵略，避免敌人将造成的破坏和毁灭而欢呼雀跃。他行事谨慎，忠诚地照顾他的军队，就像一个家庭的父亲照顾他的孩子和仆人一样；并照着他们每个人诚实而勇敢地履行自己的职责而爱他们每个人；以及许多类似的事。狡猾在他那里不是狡猾，而是谨慎。

165.(6)军队指挥官手下的军官的仁爱。他们当中的每个人若仰望主，避恶如罪，诚实、公正、忠诚地履行他的职责，就会成为仁爱，也就是一位天堂天使。因为他们以这种方式不断行属于仁爱的功用之良善；事实上，他们的心智就在这些良善里面；当心智不断处于功用之良善时，它就变成一种仁爱的形式。他的国家就是他那属灵概念上的邻舍，他保卫国家安全，使国家免遭侵略和毁灭。他不会因不应得到的东西而兴奋，也不会因应得到的东西而得意。他认为后者，即应得到的东西是应该做的，或说是他的职责；这使他在灵里满足，而不是自命不凡。在战争中，他爱自己手下的士兵，是根据他们的英勇、诚实和服从来爱的；他为他们着想，渴望他们的利益如同渴望自己的利益；因为他们是向他功用的荣耀献上的祭品。事实上，军官有功用的荣耀和军衔的荣耀；仁爱的士兵拥有功用的荣耀，没有军衔的荣耀。他身上的其它事与上述属于军队指挥官的事很相似，因为他代表指挥官；唯一不同的是他的指挥范围。我在一个更高的天堂看见过这样的军官，也在地狱看见过不是这样的军官。

166.(7)普通士兵的仁爱。他若仰望主，避恶如罪，诚实、公正、忠诚地履行他的职责，也会成为仁爱，因为在这方面，人是没有区别的。他反对不义的掠夺，憎恶不正当的流血。在战场上，这是另一回事：在战场上，他不反对流血；因为那时他不会将它，而是将敌人视为一个渴望他鲜血的敌人。当他听到鼓声叫他停止杀戮时，他的怒火就停止了。胜利后，他照着俘虏的良善品质而视俘虏为邻舍。战前，他向主提升心智，将自己的生命交在祂手里；如此行之后，他让自己的心智从高处降到身体里，并变得勇敢；当时他没有意识到的主的思维仍存于他的脑海，超越了他的勇敢。然后，他若死了，就死在主里面；若活着，就活在主里面。

167.(8)商人或生意人的仁爱。他若仰望主，避恶如罪，诚实、公正、忠诚地做生意或进行交易，就会成为仁爱。他可以说出于自己的谨慎行事，然而却信靠圣治。因此，他不会因不幸而沮丧，也不会因成功而得意。他会考虑明天，却又不考虑明天。他考虑明天要做什么，该怎么做，然而又不考虑明天，因为他把未来归于圣治，而不是归于他自己的谨慎。他甚至把自己的谨慎也归于圣治。他把交易作为他职业的主要部分来热爱，把金钱作为交易的工具来热爱，不像大多数犹太人那样把钱作为主要的东西，把交易作为工具。因此，他热爱他的工作，这工作本身就是功用之良善；他不会热爱手段胜过工作。诚然，他没有区分这两者；但当他仰望主，避恶如罪时，就做出这样的区分了。他避开贪婪，因为贪婪是一种邪恶，是许多邪恶的根。当他爱自己的良善时，就是在爱总体良善，因为这总体良善就隐藏在他的良善里面，如同土下面的树根，而树就从这树根长出来，然后开花、结果。并不是说他从自己的东西中给予总体良善更多，超出了应得的东西；事实上，公众利益也是他同胞的利益，前者从后者存在；他出于仁爱(他是这仁爱的一个形式)爱自己的同胞。没有人能知道自己里面的仁爱的秘密，因为他看不到它们；但主能看到。

168.(9)工人的仁爱。工人是指各种各样的劳动者和工匠。他们若仰望主，避恶如罪，诚实、公正、忠诚地做好自己的工作，各自就会照着他热爱工作并勤奋工作的程度而成为仁爱的形式。因为他们的工作就是为邻舍提供各种必需品和公用设施的功用之良善，如食物、衣服、住所、保护、保存和享受，以及其它许多事物；它们对共和国或联合体也有好处。每个工人只要出于对工作和劳动的热爱而把心思放在工作和劳动上，就对工作和劳动的情感和思维而言，都处于其中；他越处于其中，就越不思想和喜欢虚荣，后来就越被主引导思想和喜欢良善，还被引导思想和喜欢达到良善的手段，也就是真理。而一个无意从事任何工作的人则不然。凡仰望主，避恶如罪的人都避免懒惰，因为懒惰是魔鬼的靠枕；他避开不诚实和欺诈，避开奢侈和放纵。他勤奋、诚实、冷静，满足于自己那一份，为邻舍工作如同为自己工作，因为在做自己工作的过程中，他在同等程度上爱自己和邻舍。

169.(10)农民的仁爱。农民或农夫和葡萄园主若仰望主，避恶如罪，诚实、公正、忠诚地做好自己的工作，就其灵而言，就会成为仁爱；死后变成灵人时，他们就处于仁爱的形式；这形式是人的形式，所有人死后都处于人的形式。像这样的农民清晨早早起来安排自己的工作，把精力都用在劳动上，不知疲倦地工作，并乐在其中。完成工作后，他们节俭、持重、警觉。他们在家里与家人在一起公正合理地行事；在外面与其他人在一起，则真诚行事。他们视公义的民法，如十诫中的民法为神性，并遵守它们。他们因其出产而爱自己的田地和葡萄园，爱它们的果实，因为它们是祝福；他们为此感谢主，从而不断仰望主。

170.(11)船长的仁爱。船长，无论托管船只和其中商品的，还是拥有船只的，若仰望主，避恶如罪，诚实、公正、忠诚地经营好自己的业务，也会成为仁爱。他们的职业是一种比其它许多职业更大的功用之良善，因为通过它才会实现交流，可以说实现全世界与世界各地，并世界各地与全世界的结合。当他们利用自己的知识谨慎行事时，当他们保持警惕和清醒，勤奋地履行职责，确保航行取得成功，不鲁莽地将自己暴露在危险之中，遇到意外危险不丧失希望，安全到达后赞美和感谢主时，当他们公正、真诚地对待他们的水手，忠诚地对待他们的船主，公正地对待他们的船只所到的外国人时，这份重要工作就会成为一种功用之良善，也就是他们的仁之良善。他们与海盗毫无关系，满足于自己的报酬和报酬之外的合法收益。那些成为仁爱，仰望主，避恶如罪，诚实、公正、忠诚地履行自己职责的海员，在早祷、晚祷和唱诗时比陆地上生活的人更虔诚，因为他们比这些人更信靠神的旨意。我建议海员们从今以后向主祷告，因为唯有祂是天、地、海的神(约翰福音3:35; 17:12; 马太福音11:27)。

171.(12)水手的仁爱。水手若在诚实、公正、忠诚地履行自己职责时仰望主，并避恶如罪，也会成为仁爱。事实上，当他们避恶如罪时，就是在避开魔鬼，因为魔鬼就是邪恶本身；在这种情况下，他们被主接纳；这时他们所行的良善就是从主而行的。他们不以其它方式，只以要求他们的工作，也就是海员的工作不断行善。这个工作是个好工作，因为它是一种功用之良善；拥有对邻之爱，或仁爱，就是行功用之良善。当他们避恶如罪，并被主接纳时，就不会犯下十诫所列的邪恶；也就是说，他们不会杀人、奸淫、偷盗、作假见证；因为凡爱邻舍的人都不会做这些事。凡如此憎恨邻舍，以至于想要杀死他的人都不爱邻舍；凡想与别人的妻子通奸的人都不爱邻舍；凡想要偷盗，掠夺邻舍财物的人也都不爱邻舍；凡作假见证陷害邻舍的人同样都不爱邻舍；等等。这些是那些仰望主的人尤其避开的邪恶。那时，他们不害怕死亡，因为他们若死了，就死在主里面，并进入天堂；在天堂，所有人都像兄弟和同伴那样相爱，并互相提供有益的服务。我也劝诫水手，正如我刚才劝诫船长那样，要靠近主，向祂祷告；因为天、地、海的神不是别人。

172.(13)仆人的仁爱。当仆人仰望主，避恶如罪，诚实、公正、忠诚地履行一个仆人的职责时，他和主人一样成为仁爱，也就是成为天使。他们的职责，也就是适合他们的永不停歇的仁之良善，就是照顾他们的主人，祝福他们，不说他们的坏话，他们在场和不在场时一样行事正直，不蔑视服务。每个人，无论在什么样的岗位上，都应该服务；甚至国王也应该服侍主。只要忠诚地服务，任何人都会得到主的爱和引导。只要仰望主，并避恶如罪，任何人都会自由地服务，而不是被迫服务。

**VIII.仁爱的标志就是属于敬拜的一切**

173.仁爱的一切都涉及仰望主，避恶如罪，实行属于一个人的职业的功用之良善。但敬拜的一切都是身体和心智的外在。身体的外在通过行为和话语来完成，心智的外在通过与身体的外在一致的意愿和思维来完成。

174.属于敬拜的身体的外在是：

(1)常去圣殿或敬拜的场所；

(2)听讲道；

(3)虔诚地歌唱，跪着祷告；

(4)参加圣餐礼。

在家里：

(1)早晨和晚上，午餐和晚餐时祷告；

(2)与其他人谈论仁和信，谈论神、天堂、永生和救赎；

(3)对牧师来说，讲道，以及私下教导；

(4)对每个人来说，在这些事上教导孩子和仆人；

(5)阅读圣言，以及教导和虔诚的书籍。

175.属于敬拜的心智的外在是：

(1)思想和沉思神、天堂、永生和救赎；

(2)反思自己的思维和意图，看看它们是邪恶还是良善，并反思邪恶来自魔鬼，良善来自神；

(3)从心里厌恶不虔诚、淫秽和肮脏的语言；

(4)除了思维外，还有进入一个人的视觉和感觉的情感。

176.这些被称为外在，是因为它们与身体的外在一致，并构成一体。

177.这些事是敬拜的外在，敬拜的外在是仁爱的标志，这一点将按以下顺序显示：

(1)仁爱本身在内在人中，它的标志在外在人中。

(2)当仁爱在内在人中，并构成内在人时，在外在人中所做的敬拜的一切事都是它的标志。

(3)外在人中的敬拜若从内在人中的仁爱发出，就在天使面前显现为一个手持横幅的旗手。而外在人中的敬拜若不从内在人中的仁爱发出，就在天使面前显现为一个手持煽动性标语的演员。

178.(1)仁爱本身在内在人中，它的标志在外在人中。众所周知，有一个内在人和一个外在人；内在人被称为灵，外在人被称为肉体，这也是众所周知的。因为有些人说，也认识到，灵与肉体在争战。与肉体争战的灵是内在人，也就是仁爱。

179.内在人的品质若不通过外在人，就无法显现给一个人。当与外在人争战时，它就会显现；当一个人检查自己，看到自己的邪恶，基于对它们的认识而承认它们，并思想悔改，然后抵制自己的邪恶，开启新生活时，它就会显现。

180.如果一个人不做这些事，他的内在人就是邪恶；但如果他做这些事，他的内在人就是良善。因为主藉着内在人进入外在人运作；由于邪恶住在外在人中，所以冲突就发生了。事实上，被称为魔鬼的地狱灵可以进入被称为肉体的外在人；与人同在的主与这魔鬼争战。这个人若貌似凭自己也去争战，就会征服；魔鬼越被征服，来自内在人的良善就越有进入的空间。因此，他逐渐成为一个新人，并重生。

181.凡内在人所产生，并呈现给外在人的视觉和感觉的东西都被称为一个标志。仁爱若在内在人中，就会引导一个人反思自己里面的邪恶；这时，他实际上认识并知道它们，等等。如果他不这样做，那么他的外在人就不是仁爱的一个标志；即便他的外在人处于敬拜和虔诚之中，它也不是仁爱的一个标志，而是没有内在仁爱的外在仁爱，这不是仁爱。

182.一个标志是指一个事物存在的迹象和证据，因为这个标志表达、表示、表明和见证它。

183.没有其标志和迹象的内在人是不存在的。如果仁爱在内在人中，或在灵里，它不与外在人及其肉体争战，那么仁爱就会灭亡。这就像一个纯净水的源泉；若没有出口，它就会停滞，然后要么停止流动，要么水因不流动而变得污浊、腐臭。另一处有来自圣言的对这些事的许多确认。

注：接下来的两页在原件缺失了。

**IX.仁爱的善行就是一个仁爱的人在其职业之外自由所行的一切良善**

184.仁爱的善行就是一个仁爱的人在其职业之外自由所行的一切良善，这一点由目录提供。

185.(4)没有人通过这些善行得救，而是通过他们所行、因而在这些善行中的仁爱得救。这些善行在人之外，而仁爱在他之内；每个人都照着他里面的良善或仁爱的品质而得救。死后，许多在世上思想自己的救赎之人当发现他们还活着，听到天堂和地狱的确存在时，就大肆宣扬自己做了善事，施舍穷人，帮助穷乏人，并为虔诚的用途做出了贡献。但有人问他们说：“你做这些事是出于什么动机呢？你避恶如罪了吗？你考虑过邪恶吗？”其中一些人回答说，他们有信仰。他们得到的回答是：“如果你没有考虑过自己里面如罪的邪恶，那么你怎么可能有信仰？信仰和邪恶不会结合在一起的。”因此，他们在职业中的生活被调查，查看他们履行其职业的功用是为了作为主要良善的名声、地位和利益，因而为了自己，还是为了邻舍。许多人说，他们没有如此区分它们。对此的回答是：“如果你们仰望神，避恶如罪，那么这两件事自身就会变得截然不同，因为主会把它们区分开来。”只要没有这样做，他们就是出于邪恶，而不是出于良善行事。在灵界，每个人的真正情感都被交流，它的性质会显示出来；他在情感方面如何，从他发出的一切就如何。他以这种方式被引导到他的情感所在的社群。

186.那些将仁爱仅置于这些善行或善举中的人若没有仁爱在自己里面，就会内在与地狱结合，外在与天堂结合。但每个人的外在都会被剥离，只剩下自己的内在。

**X.仁爱的义务就是除了上述义务外，一个人应当所行的一切事**

187.仁爱的义务是：为了共和国或联合体的各种必需品和功用而向国民和公民征收的税款；海关关税；关系到自己、妻儿、男仆、女佣和工人的各种家庭必需品和功用所需的费用和支出；以及他们的相互义务。然后有一些事因郑重的承诺而成为义务。除此之外还有民事义务，即从属、服从、荣誉和社会交往的义务；这些义务之所以被称为义务，是因为一个人应当履行这些义务。不过，要详细列举它们会填满一整页纸。国家法律所规定的各种义务被称为仁爱的义务，因为仁爱会出于责任，而不是出于良善的快乐而履行这些义务；并且仁爱因视它们为功用，故会诚实而心甘情愿地去做。对那些处于仁爱的人来说，仁爱的诚实和心甘情愿内在地存在于每一项职责或义务中。但诚实和心甘情愿取决于他们在自己的职责或义务中所预见到的功用，也取决于他们对功用的经济管理的了解。

188.但对那些未处于仁爱的人来说，这些义务外在看上去很相似，内在却不一样，因为他们既不诚实，也不心甘情愿。因此，他们若不害怕法律，或能以任何借口逃避法律，就会诈骗。对他们来说，不仅上述这些事，甚至连正义的法律都是义务。因为他们遵守法律是害怕惩罚和丧失名声；他们为了这些出于责任，而不是出于对正义的爱，因而不是出于对邻舍的爱而是正义的。

**XI.仁爱有消遣；这些消遣是**

**对心智(animus)的娱乐有用的身体感官的各种享受和快乐**

189.这些消遣就是社交，包括谈论各种公众、私人和家庭事务；以及一边散步，一边观看宫殿、房屋、花园里的树木和鲜花，因它们的各种美丽和华丽而感到快乐；还观看人、鸟和羊群；以及展现道德美德和映射出圣治光芒的命运转折事件的各种戏剧。这些和类似事物是为了视觉。然后还有音乐的和声和歌声，它们照着它们与情感的对应关系而感染心智(animus)；除此之外还有使心智(animus)兴奋的得体玩笑。这些是为了听觉。此外同样有筵席、节日、款待，以及伴随它们的各种乐趣；另外有掷骰子、玩球或纸牌的游戏；在婚礼和节日聚会上跳舞。这些和类似的事就是对心智的娱乐有用的消遣。除了这些以外又有各种锻炼身体、把心智从它的日常活动或职业工作中转移出来的手工或体力劳动；还有阅读给予快乐的关于历史和哲学话题的书籍，以及报纸上的新闻。

注：史威登堡用两个词来表示心智，即mens和animus。一般来说，前者用来表示意愿和理解力理性活跃所在的较高层级，而后者适用于与身体和世界有关的欲望和观念活跃所在的较低层级；但mens偶尔用于更广泛的含义。

190.对每个处于某种职位或工作的人来说，这些都是消遣。因此，它们可被称为这种职位或工作的消遣。而事实上，它们是一个人在从事工作时所具有的情感的消遣。每一种工作都有一种情感在里面，这种情感拉紧心智(animus)，使心智(mens)专注于工作或学习。心智(mens)若不放松，就会变得迟钝；它的渴望会疲乏，失去敏锐性，就像盐失了咸味，从而没有味道或刺激性一样；或像一张弯弓，若不拉直，就会失去从它的弹性中获得的力。心智(mens)若日复一日地保持在相同的观念中，没有任何变化，完全是一样的。眼睛若只盯着一个物体，或持续注视一种颜色，也是如此，因为持续盯着一个黑色的东西，或持续注视红色或白色，就会破坏视力。例如，如果一个人持续盯着白雪，视力就会遭到破坏；但视力能被几种颜色激活，无论他一个颜色接着一个颜色地看，还是同时看许多颜色。每一种形式都因其多样性而令人快乐，如一个按优美秩序排列的各种颜色的玫瑰花环。这就是为何彩虹比光本身更迷人。

191.当心智(mens)一直专注于任何工作，或说在工作中不断绷紧时，它就渴望休息；当休息时，它就会降至身体，在那里寻求其对应于心智(mens)活动的快乐；它照着它在身体内脏中的内层状态而作出选择。身体的内层主要从视觉、听觉、嗅觉和触觉中获得自己的乐趣；这些乐趣实际上来自外面的事物，但仍渗透到身体的单个部位；这些部位被称为肢体和内脏。它们的享受和快乐就来自这个源头，而非其它源头。每一根纤维，每一个纤维组织，每一根毛细血管，随之总体血管，因而整个身体中的一切内脏，都获得自己的快乐。这时，一个人不是单个地、而是作为一个整体感受到这些快乐，它们可以说变成一种共同的感觉。但它们里面头部的心智如何，快乐就如何，是纯洁还是不纯洁，属灵还是属世，天堂的还是地狱的。因为他的意愿之爱及其情感就在里面身体的每种感觉中，理解力则使他感知到这些情感的快乐。事实上，意愿之爱及其情感构成每种感觉的生命；由此而来的理解力的感知则产生感觉；这就是一切快乐和愉悦的起源。因为身体是一件像链条一样串联在一起的作品和一个单一的形式。感觉就像施加于一条链子及其单个链环的力一样传播自己，如同一个由连续不断的链环构成的形式。

192.但由于每个人的事工、职能、职务和劳动使心智(mens)绷得紧紧的，这心智就是那要通过消遣而得以放松、复苏和恢复的，所以可以看出，消遣照着他们里面的内层情感而不同。如果仁爱的情感在他们里面，它们是一回事；如果只有对地位或荣誉的情感在他们里面，它们是另一回事；如果只有对利益的情感在他们里面，它们又是另一回事；如果他们履行职责只是为了生计和生活必需品，它们是一回事；如果只是为了一个名，好叫他们可以出名，或只是为了收入，好叫他们可以变得富有，或可以舒适地生活，等等，它们是另一回事。

193.如果仁爱的情感在他们里面，那么上述一切消遣，即风景、戏剧和游戏，音乐的和声和歌声，田地和花园的一切美丽，以及总体上的社交都是为了服务心智的娱乐。对功用的情感从内层留在他们里面，在如此休息的同时，也逐渐更新。对一个人的工作的渴望会打断或结束这些事，因为主从天堂流入它们，并实现更新；祂也在他们里面给予一种内在满足感，那些未处于仁爱的情感之人对这种满足感一无所知。祂把一种芳香，或可以说只有自己才能感知到的甜蜜吹入他们。我所说的芳香是指属灵的愉悦；我所说的甜蜜是指属灵的快乐。愉悦论及智慧和由此而来的理解力的感知；快乐论及爱和由此而来的意愿的情感。那些未处于仁爱的情感之人没有这些东西，因为他们的属灵心智是关闭的；他们越远离仁爱，属灵心智就其自愿部分而言，越像塞满了某种黏糊糊的东西。

194.对那些只有对地位或荣誉的情感，也就是只为了名声，好叫自己得到赞美和晋升而履行工作职责的人来说，这些消遣表面上很相似。他们辛勤劳动，在工作上煞费苦心，履行大量功用，然而却不是出于对功用的爱，而是出于对自己的爱，因而不是出于对邻舍的爱，而是出于对荣耀的爱而如此行。他们甚至还可以在自己的工作职责中感受到一种快乐；但这是一种地狱的快乐。在他们眼里，这快乐可以仿造天堂的快乐，因为这两种快乐外表很相似。但他们的快乐充满不快乐的东西，因为他们没有心智(animus)的休息和平安，除非在他们思想名声、地位或荣誉，或正受到表彰和崇拜的时候。当他们不去思想这些东西时，就会一头扎进纵欲享乐、醉酒、奢侈、淫行，以及对不尊重自己的邻舍的仇恨、报复和诽谤中。但渐渐地，他们若没有晋升到更高职位，就会厌恶自己的工作，放纵自己，变得懒散；他们离开这个世界后，就会变成魔鬼。

195.对那些只有对利益的情感之人来说，这些消遣确实是消遣，但却是肉体的消遣，里面只被富有的快乐所激励。这些人仔细、谨慎、勤奋，尤其是那些身为商人或工人的人。他们若是官员，会在属于他们职位的职责上煞费苦心，并出卖他们所行的功用；若是法官，就会出卖正义；若是牧师，就会出卖救赎。对他们来说，利益、钱财才是邻舍。他们凭自己的职位而喜爱钱财，喜欢从他们的职位中获得钱财。那些身居要职的人可能会出卖自己的国家，甚至将军队和同胞出卖给敌人。由此清楚可知，他们的爱在上述消遣中是什么样的品质；它们充满劫掠。此外，只要不害怕民法或公共处罚，或不害怕失去带给他们所渴望的利益的名声，他们就会掠夺和偷窃。他们表面上很诚实，但内心并不诚实。他们在自己的职位和工作中所履行的功用对他们来说，就像粪便对猪，老鼠对猫那样是愉悦和快乐的。他们看其他人，就像老虎或豺狼看羔羊和绵羊一样，若有可能，就会吞吃它们。他们不知道功用之良善是什么东西。他们的消遣有一种地狱的快乐和愉悦在里面。他们就像驴，在草地和田野里看不到任何乐趣，除非是它们吃的东西，无论穗子里是小麦还是大麦。但这些东西，即小麦、大麦，可以说是贪婪。

196.然而，对那些履行自己的工作职责仅仅为了生计和生活必需品的人，和那些履行它们仅仅为了一个名，好可以出名的人，以及那些履行它们仅仅为了收入，好可以变得富有，或过上舒适生活的人来说，上述消遣是唯一的功用。他们是肉体和感官人。他们的灵因是欲望和食欲而是不洁的。他们履行自己的工作职责是为了消遣。他们是兽人，是死的；他们的职责对他们来说是负担。他们寻找替代者来做他们应该做的工作；同时又保持名声和收入。当不参与上述消遣活动时，他们就是无所事事的懒汉；他们躺在床上，什么也不想，只想着如何找到可以聊天和吃喝的同伴。他们是公众的负担。所有这些人死后都被关在劳工房，在那里由一名行政法官管理；这名法官每天都给他们安排必须做的工作；他们若不工作，就得不到食物、衣服，或床；这种情况一直持续到他们被驱使去做某种有用的事。地狱到处都是这类劳工房，在本书末尾可以说一说它们。这些劳工房臭气熏天，因为每一种感恩的馨香之气都来自属灵之爱的生活，或来自对功用之爱的生活。

197.《新耶路撒冷教义之信仰篇》、《诠释启示录》、《圣治》和《圣爱与圣智》都论述了仁与信的结合。

198.它们都涉及这两点：

(1)没有仁爱，就没有一丁点属灵的信仰，因为仁爱是信仰的生命、灵魂和本质。

(2)仁爱如何，信仰就如何；先于仁爱的信仰是一种知识或认知的信仰，这种信仰是历史的信仰，本身是知识。

**附录**

以下内容出现在作者的手稿中，是该作品前两部分、第三部分的标题，第四部分的标题和处理顺序，以及整本书的教学大纲的第二稿和后续草稿。它们本身不仅很重要、有趣，而且在这个主题上在某种程度上呈现了教义真理的不同阶段。按自己的系列排列的各个部分：

I.仁爱的第一件事就是仰望主，并避恶如罪。

II.仁爱的第二件事是向邻舍行善。

III.从属世意义上说，被爱的邻舍是同胞、或大或小的社区，一个人的国家，以及人类。

IV.要照着邻舍的属灵良善，及其由此而来的道德、文明和属世良善来爱邻舍；因此，从属灵意义上说，被爱的邻舍是良善。

V.每个人都是出于自己里面的仁之良善来爱邻舍的；因此，人的仁爱品质怎样，他自己就是怎样的仁爱。

VI.人出生是为了可以成为一种仁爱；但他无法成为一种仁爱，除非他不断出于情感及其快乐意愿并实行仁之良善。

VII.凡仰望主，并避恶如罪的人，若诚实、公正、忠城地做好自己的职业或工作，都会成为一种仁爱。

VIII.仁爱的标志就是属于敬拜的一切。

IX.仁爱的善行是指一个仁爱的人在他的职业范围之外自由所行的一切良善。

X.仁爱的义务是指除了上述这些事之外，一个人应该所做的一切事。

XI.仁爱有消遣，这些消遣是对心智的娱乐有用的身体感官的各种享受和快乐。

XII.没有信之真理的地方，没有教会；没有仁之良善的地方，没有宗教。

**I.仁爱的第一件事就是仰望主，并避恶如罪**

199.众所周知，仁爱，或对邻舍的爱，在于向他人行善。但下文将说明，一个人应当如何行善，向谁行善，才使得仁爱可以成为仁爱。人人都知道，没有人能行本身是良善的良善，除非从系良善本身，或本身系良善的那一位，也就是从神而行。此外，人人都有可能知道，只要一个人陷入邪恶，并通过这邪恶而与魔鬼为伍，他就只能行表面看似良善，内在却是邪恶的不洁良善；这种良善要么是法利赛人的，要么是为了回报或邀功而行的。因此，首先有必要阐明一个人应该是什么样，才使得从他发出的良善本身可以成为良善，因而成为仁之良善。

200.现按以下顺序说明这一点：

(1)没有人能拥有仁爱，除非从主那里获得。

(2)没有人能从主那里获得仁爱，除非他避恶如罪。

(3)一个人应当貌似凭自己避恶如罪，然而却是靠主如此行。

(4)任何人越不避恶如罪，就越留在其中。

(5)任何人越不认识并知道什么是罪，就越只看到他没有罪。

(6)任何人越认识并知道什么是罪，就越在自己里面看到它们，在主面前承认它们，并悔改。

(7)悔改之前的良善不是良善，因而也不是仁爱。

(8)因此，仁爱的第一件事就是仰望主，并避恶如罪，这是通过悔改完成的。

201.(1)没有人能拥有仁爱，除非从主那里获得。在此处和在下文一样，我们只提主的名，因为主是唯一的神；事实上，祂是天地之神，如祂自己所教导的。祂还教导，祂与父为一，如同灵魂与身体为一。祂与圣灵是一样的，如同祂自己里面的神性与来自祂自己的神性是一样的。因此，祂自己就是那独一无二的神；圣三一在祂的位格里面，名为父、子和圣灵。由于整个教会和一切宗教都建立在神观和神为一的观念之上，还由于这个观念决不能存在，除非神在本质和位格上都为一，并且这三位一体和一体三位唯独在主里面，所以在此处一开始，和后来的下文中，我们只提主的名。此外，也可参看《新耶路撒冷教义之主篇》全文和《圣治》(157, 262-263节)。

之所以没有人能拥有仁爱，除非从主那里获得，是因为仁爱是指一个人向他人所行的一切良善；一个人向他人所行的良善对被行善者来说，的确是良善，但不是行善者里面的良善，除非这良善来自神。事实上，本身为良善，被称为仁之良善，本质上为属灵良善的良善不能从人那里流出来，只能从主那里流出。为叫仁之良善或属灵良善可以存在，主必须在良善里面，必须确实是良善。事实上，它从主发出；凡从一个人那里发出的东西，都从他那里获得自己的本质，因为他自己就在其中。因此，除非主在一个人向邻舍所行的良善里面，或也可说，一个人向邻舍所行的良善来自主，否则这良善没有良善的本质，却有邪恶的本质在里面，因为这个人将在它里面，一个在自己和自我或自己的东西里面的人无非是邪恶。这邪恶必须首先被移除，以便从一个人发出的良善不是这个人的，而是主的。

人只是生命的接受者，本身不是生命。因为他若本身是生命，就会是神。因此，人只是良善的接受者；良善属于生命，因为爱和智慧是生命，良善属于爱，真理属于智慧。这生命无法被归于人，成为他自己的，因为人是有限和被造的，主不能在另一个人里面创造有限的祂自己。在这种情况下，祂自己将不复存在，而整个人类和独自的每个人都将是神。如此思想不仅不理性，还令人憎恶。在灵界，关于神和人的这样一种观念就像尸体一样恶臭。由此明显可知，本身为良善，并被称为仁之良善的良善不能来自人，必须来自主；唯独主是良善本身，因而本身是良善。

事实上，主从自己，但却通过人产生这良善。主不通过其它主体，只通过人从祂自己产生良善。然而，主已经将在自己里面感受到它，就好像它来自他自己，因而好像属于他自己的能力赋予了人，以便他可以行善。他若感觉良善不是来自他自己，而是来自主，就不会行善，因为在这种情况下，他就会以为他自己不是一个人，甚至不是活的，最终只会觉得和机器人几乎没什么区别。我从经历知道，一个人宁愿死，也不愿在自己里面从别人那里活着，哪怕是有感觉地活着。事实上，除非一个人感觉他所行的良善似乎来自他自己，否则良善就不会留在他里面，而是会像水流过打满孔的瓶子那样流过去；因此，他不能为天堂而被改造，也就是不能被改造和重生，从而得救，活到永远。然而，为避免人由于这种表象而将他向邻舍所行的仁之良善归于自己，由此将邪恶，而不是良善归于自己，因为他以为他从自己活着，因此从自己行善，从而将主的东西归于自己，主乐意在祂的圣言中揭示并教导这一点。事实上，主说：

住在我里面的，我也住在他里面，这人就多结果子，因为离了我，你们就不能做什么。(约翰福音15:5和其它地方)

202.(2)没有人能从主那里获得仁爱，除非他避恶如罪。仁爱在此和前面一样，是指一个人向邻舍所行的良善。谁都能向邻舍行善，恶人和善人一样能做到。但没有人能出于他自己里面的良善行善，除非从主如此行，并且他避恶如罪。刚才已经说明，没有人能出于他自己里面的良善向邻舍行善，除非从主如此行。之所以没有人能行善，除非他避恶如罪，是因为主不能以良善流入任何人，以便良善被接受，除非他里面的邪恶被移除；邪恶不接受良善，而是弃绝良善。一个陷入邪恶的人和地狱里的魔鬼也一样。主以良善流入魔鬼，就像流入天堂里的天使一样；但魔鬼不接受良善，而是将良善变成邪恶，将真理变成虚假，因为这就是他们的生命形式，所流入的一切都变成该形式的一个样式，就像太阳的纯热在流入停滞的尿液、粪便和尸体时变成刺鼻的腐臭味，太阳的纯光在流入其中一切事物混乱无序的物体时变成丑陋的可怕颜色一样。
对一个生命形式颠倒，因而与天堂的形式对立的人来说，天堂之热，也就是神性良善，与天堂之光，也就是神性真理也是如此。由此明显可知，只要一个人不避恶如罪，他就只能爱邪恶；每个人里面的爱都构成他的生命形式。这就好比一棵坏树，这坏树和好树一样接受太阳的热和光，但却只能按自己的形式结出果实，从而结出坏果子。这也好比有害又有毒的植物，这些植物和又好又有用的植物一样从太阳的热和光中获得自己生长的生命，但却只能产出与它们自己的形式一致的东西。

每个人都是他自己的爱之形式。就其属灵部分而言，唯有一个人的爱形成这个人。他若爱邪恶，就会成为一种邪恶的形式，也就是一种地狱的形式；他若爱良善，就会成为一种良善的形式，也就是一种天堂的形式。由此清楚可知，除非一个人避恶如罪，否则他心智(mens)的形式在属灵事物方面，就会变成一种地狱的形式；地狱的形式本身不接受来自主的任何良善，因而不会产生本身为良善的任何良善。

主能通过每个人产生良善，也能将一个人所产生的邪恶转变为良善。祂能激励一个恶人为了自己和世界行善；但在这种情况下，主不流入这个人的邪恶，而是从这邪恶周围流入他周边的事物，因而流入他的外在；这个人想通过他的外在而看似一个善人。因此，就表面而言，这良善是良善；但本质上是邪恶。对伪善者来说，它就像镀金的粪便，以至于几乎所有人都认为它是纯金；然而，若把它拿到敏锐的鼻子旁边，就会闻到里面粪便的臭味。

《新耶路撒冷教义之生活篇》充分说明了这些事，其中一节说明：只要一个人避恶如罪，他就不会从自己，而是从主行善(18-31节)。对此，我只想补充一点，仅凭来自天堂的普遍流注，谁都可以看到这一点。你随便叫一个人来，无论他是仆人，农夫，工人，船长，还是商人，只要他还有理性，只告诉他，憎恨邪恶的人会行良善，他们都会清楚看到这一点。由于他们知道一切良善都来自神，所以告诉他们，一个人越憎恨邪恶，因邪恶反对神，他就越从神行善，他们就会明白。但同样的话说给一个确认唯信，同时确认没有人能凭自己行善的教义之人，他就不会明白；因为虚假已经关闭了这个人的理解力的理性视觉，但没有关闭其他人的理性视觉。

203.(3)一个人应当貌似凭自己避恶如罪，然而却是靠主如此行。凡阅读圣言，有某种宗教信仰的人，谁不知道邪恶是罪？圣言从开头到结尾都教导了这一点，这是宗教的全部。邪恶被称为罪，是因为它们违背圣言，违背宗教。谁不知道没有人能避恶如罪，除非他貌似凭自己避恶如罪？谁能以其它方式悔改？一个人难道不是在自己里面说，“我不想这样做。我会放弃这样做。事实上，每当邪恶返回时，我会与它争战，并战胜它”吗？然而，没有人会在自己里面这样说，除非他信神。不信神的人不会视邪恶为罪，因而不会与之争战，而是支持它。但信神的人还在自己里面说：“我要靠神的帮助战胜它。”于是，他乞求并得到帮助。任何人都不否认这一点，而是所有人都承认，因为主出于祂的神性之爱而不断努力改造和重生人，从而把他从邪恶中洁净出来。当这个人真的渴望这样，并为此做出努力时，主的这种持续努力就会奏效，成为一种行为。只有通过这种方式，一个人才会获得抵抗邪恶并与之争战的能力。在此之前，他不接受它，而是弃绝它。这就是貌似凭自己避恶如罪，然而却是靠主如此行。关于这个主题，也可参看《新耶路撒冷教义之生活篇》(101-107节)。

对此，我补充一点：对一个具有正常理性的人说：“只要相信基督，神的儿子已经把你从地狱，因而从一切邪恶中救赎出来；向父神祷告说，求祂因此赦免你的罪，祂就会这样做，或说这些罪就会被赦免；在这种情况下，你不需要貌似凭自己避恶如罪了。难道你能凭自己做什么事吗？你能貌似凭自己做什么呢？”从地上捡起一个小石子或一小块木头，告诉他：“你能为称义和救赎做比这个小石子或这小块木头更多的事吗？”然后，这个具有正常理性的人会回答说：“我知道我不能凭自己做任何事，但我能貌似凭自己悔改自己的邪恶。主亲自教导了这一点，祂的使徒保罗、圣言和所有宗教都教导了这一点。我在悔改的时候，难道不是在貌似凭自己做事吗？”然后，假如你说：“既然你什么都做不了，那么你会做什么呢？你愿意就做吧。我通过信悔改，你通过行为悔改；信无需行为就能拯救人。”但具有正常理性的这个人会回答说：“先生，你错了。主教导我既要行，也要信。对你来说，这就是信。但对我来说，既要有信，同时也要有行为。我知道，一个人死后必须交代自己的行为；任何人怎样去行，就怎样相信。”

204.(4)任何人越不避恶如罪，就越留在其中。人是照着神的形像和样式被创造的，并且如此被造，以至于可以成为主的爱与智慧的接受者。但他不愿成为一个接受者，而是想成为爱本身和智慧本身，因而如同神，于是就颠倒了自己的形式，把自己的情感和思维从主转向了自己，开始爱自己胜过主，甚至崇拜自己。他就这样疏远主，背离祂向后看，以这种方式败坏了神在他自己里面的形像和样式，使之成为地狱的形像和样式。这一点由他吃善恶知识树来表示。他所听从的蛇表示感官层，也就是属世人的终极层面，以及它的欲望。人的感官层因存在于世界上，并接受由此而来的它的对象，故爱世界的事物。它若被允许掌权，就会将心智(mens)从天堂的物体中抽离出来；天堂的物体是爱之良善和智慧之真理，本身就是神性。这就是就其自我而言，人无非是邪恶，并从父母生在邪恶中的根源。

但主提供了方法，使他不至于因此灭亡。这些方法就是仰望主，承认一切爱之良善和一切智慧之真理都来自主，丝毫不来自人自己。他以这种方式通过转身离开自己，并转向主而将自己的形式翻转过来，从而回到他被造的状态；如前所述，这种状态就在于他是来自主，决非来自他自己的良善和真理的接受者。人的自我因这种颠倒已经变成纯粹的邪恶，故恢复神的形像的另一个方法就是避恶如罪。事实上，如果一个人不避恶如罪，仅仅因为它们有害而避开它们，那么他不是仰望主，而是仰望他自己，从而仍旧处于一种败坏的状态。但当他避恶如罪时，就会与邪恶争战，因为它们违背主，违背祂的神性律法；然后，他向主乞求帮助，求抵制它们的能力；当乞求时，这种能力永远不会被拒绝赐予。

正是通过这两种方法，一个人才能从他与生俱来的邪恶中洁净出来。因此，他若不采取这两种方法，就不能不保持他出生时的样子。他若只仰望主并向主乞求，也不能从邪恶中洁净出来，因为他乞求之后会以为他完全没有了罪，或这些罪被赦免了，而他将罪得赦免理解为它们被拿走了。然而，在这种情况下，他仍留在罪中；留在罪中就是增加它们，因为它们就像一种吞噬周围的一切，并导致死亡的疾病。仅仅避开邪恶，也不能除去邪恶，因为在这种情况下，人在仰望他自己，由此强化邪恶的根源；这根源就是他背离主，并转向他自己。

205.(5)任何人越不认识并知道什么是罪，就越只看到他没有罪。每个人都爱自己的自我，既爱其意愿的自我，也爱其理解力的自我。其意愿的自我就是邪恶，其理解力的自我就是来自这邪恶的虚假，因而是邪恶之虚假。每个人都爱自己的自我，故都爱邪恶及其虚假。由于被爱的一切都令人快乐，所以他只知道他里面的邪恶是良善，邪恶的虚假是真理。事实上，凡令人快乐的东西，都被宣布为良善。从这些考虑可以看出，一个人越不认识并知道什么是罪，就越只看到他没有罪。但一个人因爱自己的邪恶及其虚假，爱自己的自我，所以无法凭自己知道什么是邪恶和由此而来的虚假，而是必须从其它源头看到它。他必须从宗教戒律中看到它，而这一切戒律都涉及十诫。他若从心里弃绝这些戒律，就决不能看到别的，只能看到他没有罪。在这种情况下，他因从小就开始敬拜神，从教会的教义知道，他从最初起源，后来从出生时起就是一个罪人，故开始承认他是一个罪人。但他却不知道什么是罪，所以仍以为他不是一个罪人。

我听见一些人说，他们是罪人，从成孕和出生时起就在各种罪中，从头顶到脚底没有一处完好，以及许多类似的话。可他们却不知道什么是罪，故不知道自我之爱和傲慢自大就是一切罪之首。他们不知道，一个人仅仅因为没有作为一个半神被尊敬和崇拜，就怀恨在心并伺机报复，就是一种罪；出于敌意诽谤邻舍并因此作假见证陷害他，就是一种罪；用话语或行为欺骗任何人，就是一种罪；与自己相比蔑视别人，嫉妒并贪恋他的财物，就是一种罪。他们也不知道，将功德归于各种拜神行为，要么归于信，要么归于仁，是一种罪；以及除此之外其它无数的事。

我听见他们说，他们不知道这些事是罪，事实上也不知道一个人思想却不说，或意愿却不做的任何事，无论它的性质是什么。其中一个人因这种无知说，他不知道他是一个罪人。他说：“如果我是个罪人，那么当我祷告说，神啊，我不知道我的罪，请赦免它们时，就已经从罪中洁净了。”但当这个人检查自己时(这种检查发生在灵人界)，他发现他的罪如此之多，以至于无法把它们全部讲出来。他还发现，他若愿意，就能认识并知道它们。然而，他说，他不愿意，因为这样他就不得不在思维和意愿上放弃它们，这将与他的生活快乐发生冲突。由此明显可知，任何人越不认识并知道什么是罪，就越只看到他没有罪。

206.(6)任何人越认识并知道什么是罪，就越在自己里面看到它们，在主面前承认它们，并悔改。这一点是现在所说的一切的结果。因此，为叫一个人可以看到什么是罪，圣言的首要是十诫；因此，十诫也是整部圣言的一个综合体。这就是为何圣言被称为“十句话”，“十句话”表示在综合体中的一切真理。出于同样的原因，全世界所有拥有宗教的民族当中都有类似的戒律。此外，知道它们是神性律法，因而知道任何人若违背它们，都是在违背神或犯罪的人能接受神性流注，同时也能接受貌似凭自己放弃罪并悔改的意愿和努力。在主面前承认自己的罪会实现与主的结合，以及对来自祂的流注的接受。然后，主就会成就这工，然而又使人貌似凭自己行动。否则，人无法行动。那时，主在他里面运作，从最内在的事物直到最外在的事物，并除去欲望，也就是邪恶的根。人凭自己只能在最外在的事物上运作；然而，最内在的事物产生这些最外在的事物。因此，人若凭自己移除邪恶，就仍留在其中。

207.(7)悔改之前的良善不是良善，因而也不是仁爱。人在悔改之前处在邪恶之中，完全是邪恶，因为他是一种邪恶的形式，一个地狱的形像。但通过悔改，邪恶被移除，良善被植入。由此可知，悔改之前的良善不是良善。悔改之前，良善不是从主，而是从人而行的。因此，它没有良善的本质在里面，却有邪恶的本质，无论就其形式而言，它表面多么看似良善。这一点在世上无法识别，但在死后却是显而易见的。从说话的语气就能听出它里面有什么样的邪恶，是欺诈、嫉妒、虚荣、傲慢、亵渎、虚伪，还是想得到回报或邀功。他所说的一切话都从它们里面的邪恶获得自己的语气，或说听上去都是从它们里面的邪恶发出的；它们只关注自我。

但悔改后的良善就完全不同了。它是完全的良善，从主自己敞开。它是可爱、纯真、令人愉悦和天堂般的。主和天堂在它里面，良善本身在它里面。它是活的，由真理形成。凡来自良善、在良善里面并朝向良善的，都只是对邻舍的某种功用，因而是一种服务。它在每一次呼吸中都扔掉了自己和人的自我，因而扔掉了邪恶。它的形式就像一朵可爱、美丽的彩色鲜花的形式，在阳光下光彩夺目。因此，对那些处于良善的人来说，它们是属世人永远无法理解的形式。它们无法描绘，也无法形容。这些形式就是良善的形式。恰当地说，它们是良善的形式；然而，形式本身是真理，而它的生命是爱之良善。因为良善将真理排列成与它自己一致的形式，并使该形式的一切真理都活起来。这就是悔改后的良善。

208.(8)因此，仁爱的第一件事就是仰望主，并避恶如罪，这是通过悔改完成的。谁不明白，一个人在行系良善的良善之前，必须先洁除邪恶？杯子不是必须先洁净吗？杯子若不洁净，酒岂不会沾染它不洁的味道？盘子在上菜之前不是必须先洗干净吗？因为如果盘子里面全是不洁的，食物岂不令人厌恶？当一个人完全不洁和肮脏时，纯洁的东西怎能从天堂流入他？不洁和肮脏的东西岂不先除掉吗？如果你让自己的卧室充满排泄物，整个房子岂不会有一股难闻的气味？谁能进去？若有人进去了，他岂不会说“我待不下去”，然后转身离开这座房子，说“这只适合猪来住”？因此，在主能以良善流入之前，邪恶必须先除去。如果祂在此之前流入，那将是危险的，因为良善会变成邪恶，并增加邪恶。

因此，第一件事就是除去邪恶，然后是以良善流入，并通过人将这良善付诸行动。凡乞求在邪恶通过悔改被除去之前，或没有避恶如罪就从主行善的人，都是在求不可能的事，或说任何人尝试在邪恶通过悔改被除去之前，或没有避恶如罪就从主行善，就是在尝试不可能的事，像这样的事只会使他更糟糕，因为对恶人来说，良善会变成邪恶，从而遭到亵渎。邪恶必须先除去，这一点从十诫很清楚地看出来。想要杀害一个人，或仇恨他的人，会爱这个人吗？与别人的妻子通奸的人爱邻舍吗？偷窃和诈骗邻舍的人爱邻舍吗？诽谤邻舍的人爱邻舍吗？贪恋属于邻舍的东西之人爱邻舍吗？因此，这些邪恶必须先除去；并且它们除去到何等程度，邻舍就在何等程度上被爱。论到这些事，保罗如此说：

爱是不加害于人的，所以爱就完全了律法。(罗马书13:10)

但有人会问，对邻之爱是首先的，还是避开这些邪恶是首先的。谁都能看出，避开邪恶必须是首先的。因为人就生在邪恶中。他岂不必须悔改吗？

**II.仁爱的第二件事就是向邻舍行善**

209.引用以赛亚书1章；关于杯和盘，杯盘里面必须先洁净。如果不进行这种洁净，它们仍是表面上看似良善。这是法利赛人的良善，或假冒为善者的良善，或其中没有属灵良善的某种属世良善，因而是虚假的良善；若是为得救而行的，它就是为回报或邀功而行的良善。但这些事要按以下顺序来说明：
(1)不愿意向邻舍行恶，就是在爱他。

(2)愿意向邻舍行善就是在爱他。

(3)一个人不愿意向邻舍行恶到何等程度，就愿意出于仁爱向他行善到何等程度；但反过来不行。

(4)由此可知，仁爱的第一件事就是仰望主，并避恶如罪；仁爱的第二件事就是向邻舍行善。

210.(1)不愿意向邻舍行恶，就是在爱他。因为爱别人的人不会向他行恶。保罗也说，爱邻舍的人遵守十诫。他不愿杀人，不愿与别人的妻子通奸，不愿偷盗，不作假见证。因此，他说，爱就完全了律法。但人们会问，哪一个在先，哪一个在后？爱邻舍，并出于这爱不行这些恶是首先的，还是从自己身上除去这些恶，以这种方式爱邻舍是首先的？很明显，爱邻舍的人不会做这些恶。但人们会问，一个人怎能爱邻舍呢？他在避开这些邪恶，并与之争战之前能做到吗？表面上看，这爱似乎在争战。它的确在争战，但不是在这个人处于这爱之前。他无法进入这爱，除非他首先除去这些恶，这一点从以下事实明显看出来：每个人生来都处于各种各样的邪恶；他只渴望邪恶的东西；他若不悔改，就会留在恶中。因此，这些邪恶形成阻碍，以致他不能出于这属灵之爱来爱邻舍。所以保罗也说，肉体与灵相争，必须把肉体及其邪情私欲同钉在十字架上(加拉太书5:16-17，24-25)；一个人由此变得属灵，成为一个新造的人(哥林多后书5:17; 加拉太书6:15; 以弗所书4:23-24)。由此可见，一个人越把肉体钉在十字架上，就越活在灵里。因此，既然人天生就具有这种性质，那么可知，他的灵无法爱邻舍，除非他把肉体钉在十字架上，这是通过悔改完成的。他越这样做，就越在灵里，也就是从内心爱邻舍。在此之前，发自内心爱邻舍违背人的天性。

基督教界流行这样的信仰：凡有信的人都爱邻舍；但这种信仰是错误的。没有人能拥有包含任何生命的信，除非他避恶如罪；事实上，他在避开邪恶的程度内拥有信。由此明显可知，仁爱的第一件事就是不向邻舍行恶，因为不向邻舍行恶就是与自己里面的邪恶争战，并悔改；仁爱的第二件事就是向邻舍行善。谁都有可能出于基督徒不向邻舍行恶的原则而实际上不去行恶。然而，他若仅出于这个原则不向邻舍行恶，并向他行善，仍不是在爱他。他不向邻舍行恶是出于对神性律法的服从，而不是出于对邻之爱的情感。没有人知道这种情感；然而，一个避恶如罪，也就是不爱邪恶的人会进入这爱的情感。

出于服从不行恶，而是行善是一回事；出于对邻之爱的情感不行恶，而是行善是另一回事。这种区别就像夜间月亮和星星的热和光，与白天太阳的热和光之间的区别。服从里面没有这爱的任何热，也没有这爱的任何光；但情感里面都有，因为爱之情感就是热。因此，那些出于服从行善的人在天堂的最低层，处于像月亮发出的那种光和热。事实上，他们的理解力之光如同阴影。他们看不见光中的任何属灵真理。两者之间还有一个区别是，那些出于服从行善的人是出于害怕惩罚而行的，并出于同样的原因而放弃行恶；而那些出于情感行善的人不是出于害怕惩罚而行的。此外，那些出于服从行善的人是属世的，而那些出于情感行善的人是属灵的。同样，出于服从行善的，是那些正在被改造的人，这种状态首先到来；而出于情感行善的人正在重生，这种状态按顺序随着改造的状态而来。

所有相信人唯信得救的人若以基督徒的方式生活，承认他们是罪人，却不检查自己，就是出于服从，而不是出于情感行善。相反，他们对信或爱一无所知，对神也一无所知，只知道他们从牧师那里听来的东西；尽管如此，他们还是行了善事。正是那些出于服从行善的人带头行善事，如施舍穷人，帮助贫乏的人，捐赠敬拜的场所和医院。他们不能不将功德置于这些事，或说不能不认为他们在做这些事时是值得赏赐的。他们也不会将圣言中的这句话理解为别的意思，即：他们必得赏赐。他们不知道，对良善的情感本身及其快乐就是赏赐。

211.爱之情感如同一团火焰，真理里面则有这火焰发出的光。其原因在于，主流入人的情感，并赋予光。此外，在灵界，从远处看，爱就像一团火焰。有时，看似火焰的东西从天堂降下来，这些火焰就是如此显现的对良善和真理的情感。这就像一个人照着级别向一个国王、地方官、总督或当权者致敬，因而表面上爱他，同时内心却不爱他。他爱那看见他里面的良善之人。

**XII.没有信之真理的地方，**

**没有教会；没有生活良善的地方，没有宗教**

212.教会和宗教就像真理和良善那样构成一体。由于真理属于信，良善属于仁，所以它们就像信和仁那样构成一体；为更清楚地理解这一点，可以说它们像理解力和意愿那样构成一体。众所周知，一个人可能理解得很好，但意愿不好；他理解真理，并出于理解说出真理，然而却不出于意愿行真理。但当他按他理解的去意愿，按他说的去行时，意愿和理解力就在他里面构成一体。教会和宗教也是如此。教会之所以是教会，凭的是它的教义；宗教之所以是宗教，凭的是符合教义的生活。教义必须由真理组成，生活必须由良善构成。

213.为使这些事进入更清晰的光，必须按以下顺序解释它们：

(1)教会里的一切信之真理都来自圣言。

(2)来自圣言的信之真理教导当信什么，当做什么，才使得一个人可以得着永生。

(3)教会得名于教义；宗教得名于符合教义的生活。或说，说教会是由于教义，说宗教是由于符合教义的生活。

(4)对那些在教义和生活上都处于与仁分离之信的人来说，既没有教会，也没有宗教。

**III.从属世意义上说，被爱的邻舍是**

**同胞、或大或小的社区，一个人的国家，以及人类**

214.从属世意义上说，被爱的邻舍是同胞、或大或小的社区，一个人的国家，以及人类。

**IV.要照着邻舍的属灵良善，及其由此而来的道德、文明**

**和属世良善来爱邻舍；因此，从属灵意义上说，被爱的邻舍是良善**

215.(1)人之为人凭的不是他的脸和身体，而是他的意愿之良善。

(2)当爱一个人的意愿之良善时，就是在爱这个人自己。

(3)人之为人凭的是他的属灵良善，而不是与属灵良善分离的道德、文明和属世良善。

(4)一个人的属灵良善如何，他的道德、文明和属世良善就如何；因为这些良善只从属灵良善获得自己的生命。

(5)因此，从属灵意义上说，被爱的邻舍是良善。

注：属灵良善是仁之良善，因而是与他同在的主、天堂和教会；因为这就是处于源自它的良善的这个人。

**婚 姻**

Marriage

**史 威 登 堡**

一滴水 译

(2023.9)

关于婚姻：

**I.**一个人，无论男女，生来就是神的一个形像和样式(1-5)。

从圣言(1)

神的形像就是爱和智慧，神的样式就是两者各自的形式，也就是人的形式或人(2-4)。

要列举的身体的所有部分和心智的所有部分一起构成人的形式，它们必不缺少任何东西；它们是爱和智慧的形式(2)。

为了可以有一种爱和智慧的形式，任何东西都必不缺少(3)；神在这个形式中，因为祂是神性的爱和智慧(4)。

一个人的意愿就是一个接受爱和与爱相关的一切的器官，他的理解力是一个接受智慧和与智慧相关的一切的器官(5)。

**II.**女人被造为爱的一个形像，男人被造为智慧的一个形像(6-13)。

每个人都是爱和智慧的一个形像，但他或她怎样，占主导地位的某一特征的结果就怎样(6)。

爱与智慧、良善与真理、情感与思维，和意愿与理解力都是一样的(7)。

这就是女人和男人之间的区别(8)。

这在世上不为人知；为什么(9)。

女人被描述为爱或对良善的情感的一个形像(10)。

男人被描述为智慧或对真理的理解的一个形像(11)。

在一条有男孩和女孩的大街上的经历证实(12)，确实如此。

**III.**爱与智慧，也就是良善与真理的婚姻是一夫一妻，也就是一男一女之间的婚姻的实际起源(14)。

它被称为良善与真理的一个婚姻，诸婚姻就是从该婚姻发出的，因为良善与真理是非常笼统的词语(12)。
他们被称为丈夫和妻子，男人和女人，因为丈夫和妻子表示爱之智慧和智慧之爱；男人表示良善之真理，女人表示真理之良善。

**目录**

婚姻之爱以最美的事物来代表(1–3节)

真正的婚姻之爱没有任何淫乱的东西(4节)

真正的婚姻之爱是贞洁本身(5节)

婚姻之爱是纯真本身(6节)

婚姻之爱是对主之爱(7节)

在天上，一对夫妻构成一位天使(8节)

那些以诸如存在于奸淫中的淫乱为结婚目的的人(9节)

老鼠(10–12节)

关于婚姻和奸淫的各种事实(13–41节)

天使中间的婚姻之爱(42节)

一个男人一个妻子(43–45节)

伊斯兰教徒当中的多个妻子(46–49节)

夫妻死后的状态(50–54节)

那些表面上活得谦逊、贞洁，但却有淫秽思想的人(55–57节)

婚姻中的掌控会毁灭婚姻之爱；关于荷兰女人 (58–59节)

属地狱的人因婚姻之爱的流注所受的折磨(60–61节)

地狱的婚姻(62节)

那些阴谋攻击婚姻之爱的人(63–65节)

真正的婚姻之爱是赤裸的(66–69节)

婚姻之爱是从良善与真理的婚姻降下来的(70节)

婚姻之爱使人成为爱(71节)

通过婚姻之爱对灵人的检查(72节)

由与仁分离之信产生的奸淫(73–75节)

为什么基督教界比其它地方更不憎恶奸淫(76节)

奸淫的气场(77节)

奸淫者及其地狱(78节)

基督教界中的奸淫(79节)

来自魔鬼的奸淫的流注(80节)

神职人员的淫行(81–87节)

奸淫者的地狱(88–97节)

两性生殖器官的对应关系(98–110节)

诸婚姻(111–126节)

**婚姻之爱以最美的事物来代表**

1.真正的婚姻之爱在天上以各种事物或方法来代表。它以钻石光环来代表，闪烁着仿佛红宝石和红玉的光芒。它还以最美的彩虹和金色的阵雨来代表；当旁观者看到它们时，它们会使旁观者充满如此的愉悦和快乐，以至于打动他们心智的至内层。我听天使们说，当婚姻之爱在天堂的花园中被如此代表时，他们就充满如此的快乐，以致他们无法表达它，只能说它是快乐本身；其它一切快乐都从这快乐，如同它们的源头涌出。他们说，这是一种纯粹的心灵快乐，不会激起任何淫欲，因为婚姻之爱在其起源上就是这样。

2.既然真正的婚姻之爱在起源上是纯粹的心灵快乐本身，这爱是一切爱的根基；既然天堂天使的一切美丽都来自爱，因为爱或爱之情感形成每个人，那么每位天使的脸都是他的爱或情感的一个形像；因此，天堂天使的一切美丽都来自他们的婚姻之爱，因为这爱就是他们那闪耀出来的生命至内在部分的源头。我看见一位天使处于纯粹的婚姻之爱；他来自第三层天堂，如此之美，以至于旁观者都惊呆了，说这就是本质上的美丽本身。

3.真正的婚姻之爱之所以如此美丽，也如此快乐，是因为它的最初起源；这起源就是主的神性之爱与神性智慧的合一；然后是主与天堂并教会的婚姻，以及由此而来的在每个人里面的良善与真理的婚姻。真正的婚姻之爱的这些起源将在适当地方得到描述。

**真正的婚姻之爱没有任何淫乱的东西**

4.那些不知道什么是真正的婚姻之爱，没有处于这种状态的人可能认为，这爱没有淫乱就不能存在。然而，它们之间的差距就像天堂与地狱之间的差距那么大。因为它们的快乐从外在看似乎是一样的，但一切外在都从内在获得其品质和本质。婚姻之爱的内在来自主，因而来自天堂，以及那里的一切吉祥和幸福。而淫乱或奸淫的内在来自魔鬼，因而来自地狱，以及那里的一切不吉和不幸。一切外在都从内在获得其本质；因此，婚姻之爱的外在和奸淫的外在也是不一样的。婚姻之爱的外在充满天堂的一切快乐，在这爱中的天堂的欢乐逐出地狱的一切欢乐。这两种欢乐由于其内在而在外在形式上完全不同。天使们从两个配偶的爱之气场也清楚感知到这爱是否包含任何淫乱，并照着淫乱的质和量而远离他们。天使们之所以如此远离，是因为奸淫的淫乱与地狱相通，而婚姻的贞洁与天堂相通。

**真正的婚姻之爱是贞洁本身**

5.独身在天堂不叫贞洁，贞洁不是用来描述少女、未婚女子或处女的。但贞洁适用于一位憎恶奸淫的妻子，同样适用于一位憎恶奸淫的丈夫，因为在天堂，被称为贞洁的，是真正的婚姻之爱。

**婚姻之爱是纯真本身**

6.处于婚姻之爱的配偶在天上看上去很纯真。

**婚姻之爱是对主之爱**

7.所有处于真正的婚姻之爱的人都处于对主之爱，因为它是从主与教会的婚姻那里降下来的。这就是为何那些在第三层天堂都处于对主之爱的人处于真正的婚姻之爱。真正的婚姻之爱只能被主赐下。

**在天上，一对夫妻构成一位天使**

8.在天上，一夫一妻之间有一种结合类似每个人里面意愿与理解力，或属于意愿的良善和属于理解力的真理之间的结合，因为女性本质上是属于意愿的情感，男性本质上是属于理解力的思维。关于这个主题，详情可参看《天堂与地狱》一书。

**那些以诸如存在于奸淫中的淫乱为结婚目的的人**

9.我看见一些女人似乎在一个厨房里，这厨房里有一个没有炉火的黑烟囱；女人手里拿着屠刀，似乎想杀害婴儿。她们具有欺骗性，又狡诈又恶毒，都是妓女，从四面八方暗中引诱男人。当这些女人被天使们检查时，她们看上去就像两个装满肠子的球；其中一个是肮脏的血腥色，另一个是丑陋的黄色。这是当她们被天使们检查时，其淫欲的代表。她们都是那种纯粹为了与他人奸淫而寻求婚姻的女人，因为那时，她们就不会害怕私生子的丑闻，她们会把私生子归于丈夫。她们的命运极其艰难，是最残酷的；那里的一切事物都是肮脏的；她们住在山洞里，因丑陋和畸形而害怕被人看到；她们也不能再引诱任何奸夫，因为她们丑陋、畸形，散发着恶臭；然而，那些以奸淫为结婚目的，后来又与奸淫者一起生活的男人，对他们的妻子产生如此的厌恶，以至于逃离了她们。他们最终患上阳痿，在与妻子相伴，尤其各自与自己的妻子相伴时，其思维和言语毫无生气。

**老鼠**

10.淫荡的妻子，以及不在乎淫行的未婚女子住在两种地方；有的住在前面的西部地区，有的住在后面。住在那里的所有人都知道如何伪装情感来讨好男人。她们以这种方式获得某些男人的淫乱之爱，根本根本不在乎他们的情感是好是坏。那些住在前面的女人诡诈、狡猾，足够聪明，能窥探她们想要引诱的男人们的性质、性情、倾向和欲望；尤其善于掠夺一个男人的财富，以便她们可以暂时过上奢侈的生活。她们住在那里的洞穴中；洞里的一切都散发着恶臭，她们所住的地方闻起来就像有老鼠的地方。当被天使看到时，她们甚至就像大老鼠。我听到在她们洞中的一些人说，那里有老鼠的气味；这些女人住的地方又臭又脏，但她们知道如何通过想象让自己变得漂亮，还知道如何用各种物件装饰这些地方。但这一切只能维持一会儿，因为一旦她们的想象力减弱，表象就结束了，然后一切都变糟了。也有人说，她们喜欢这种污秽和肮脏；她们越深入就越喜欢。她们如此喜欢是由于与这种生活的对应关系。我经常看见这些女人，甚至在她们通过想象让自己看起来很漂亮的时候；那时，她们穿着华丽，面容姣好；不过，一旦她们想象的思维被除去，事实上被一个善灵或天使除去，她们看上去像魔鬼一样丑陋、畸形：有些女人是黑色的，有些是可怕的火焰色的，有些像死尸。我还经常看到她们就像拖着长长尾巴的大老鼠，那是她们淫欲的表象。不同寻常的是，有些灵人，无论男女，出于他们的激情而看上去就像猫。那些老鼠害怕他们，就像地上的老鼠害怕猫一样。他们看上去像猫，是因为他们根本不关心宗教事务，只是听一听，毫无保留。我看到这些洞穴里有出身高贵的妻子，实际上是属于最高尚贵族的男人们的妻子。但那里的所有人都被迫劳动，她们当中没有一个人能走出去，也没有一个人被允许逃跑，因为她们在狡猾方面胜过其余的灵人，并偷偷进入男人的情感，引诱他们的心智。她们在这方面特别聪明，所以被关得很紧，以至于最终她们甚至连一根手指都不敢伸出来。

11.然而，那些住在西部地区下面的人是相似的，甚至人数更多。她们是投身于卖淫行业，并在这个行业中度过一生的未婚女性。那里同样有一种类似老鼠的气味，但不那么强烈；她们看上去也像老鼠，但体型较小。她们所住的洞穴似乎在地下蜿蜒曲行，一个洞穴在另一个洞穴之下。那里有一大群女人。

12.当一个传教士来到她们那里时，我看见了更大的老鼠。那时，她们利用想象力手里拿着一本赞美诗集，并观察一些女人；她们从这些女人那里获知该做出什么样的反应，这样就好像是她们自己作出了这些反应。这是一种狡诈的把戏，那时她们装得很虔诚；而事实上，她们根本不虔诚。所以她们欺骗了传教士。但她们在门口这样做；在洞穴里则作不出任何回应，因为她们在那里无法看到能让她们从中获知该作出何种反应的女人。

**关于婚姻和奸淫的各种事实**13.(1)天堂是婚姻，奸淫是地狱。

14.(2)婚姻是从良善与真理的婚姻那里降下来的；而奸淫是从邪恶与虚假的婚姻那里降下来的。

15.(3)因此，神职人员的奸淫是存在的，它在外表上是相似的。

16.(4)在天堂，他们憎恶奸淫，所以天堂向奸淫者关闭；地狱则照着奸淫的质和量而大大敞开。

17.(5)男人通过婚姻之爱在心智中，并由此在身体中接受爱的形式；因此，他接受天堂的形式。

18.男人通过奸淫接受奸淫的形式，因而接受地狱的形式。

19.(6)婚姻之爱是一切天堂之爱的基础；它是天堂、因而主的一个形像或样式。

20.(7)天上的喜乐建立在婚姻之爱的基础上。

21.(8)因此，天使只从这个源头所拥有的天上喜乐是无数的；世人几乎不知道这无数喜乐中的一个，因为如今奸淫在世上盛行，甚至是由于教义的虚假；但古人(译注：Chadwickth版本为上古之人)在某种程度上知道它们。

22.(9)天使的智慧因婚姻而增长，在那里智慧取决了繁衍。因此，这一种智慧的繁衍。这就是为何在圣言中，女儿、儿子、父亲和母亲表示属于良善和真理的事物，因而表示属于智慧的事物。可从圣言引用经文。

23.(10)由于奸淫，在属灵事物上的一切无知和愚蠢都会增长，因为它是虚假与邪恶的婚姻。从圣言可以证明，圣言中的淫行表示对圣言的真理和良善的歪曲和玷污。

24.(11)在主的眼里，爱自己的配偶就是行善，因为这是贞洁本身；教会本身被称为童女和女儿，如锡安和耶路撒冷的女儿(译注：daughter，中文圣经多译为女子)和童女。可引用经文。

25.(12)婚姻之爱与天堂相通，生殖器官与第三层天堂相对应；尤其子宫，关于这种对应关系。

26.来自婚姻之爱的性生活也产生交流。

27.(13)这爱唯独由经由第三层天堂而来的主的流注产生。

28.(13a)第三层天堂是婚姻之爱；因此，婚姻在众天堂被视为最神圣的，奸淫被视为亵渎。

29.(14)哪些行为构成奸淫；要列举。

30.(15)婚姻之爱在能力和效果上永远增长；因此，它是一切能力和效果上的爱，因而是他们灵魂或心智的生命。但对奸淫者来说，爱在能力和效果上减弱，甚至它最终变得无能为力，成为树干，几乎没有任何生命。

31.(16)没有人能处于婚姻之爱，除非他通过与邪恶及其虚假争战而变得属灵，并承认主和祂的神性。

32.(17)妻子和丈夫在心智上连为一体。她是我的骨、我的肉，如亚当所说的。

33.(18)婚姻之爱不断联结，好叫他们可以成为一个人。

34.(19)婚姻之爱取决于妻子的爱，这也是丈夫回报的爱；妻子的爱不取决于其丈夫的爱。原因在于，正如意愿激活或作用于理解力，良善激活或作用于真理；这就是为何经上说丈夫要与妻子连合；那些未处于婚姻之爱的人则恰恰相反。

35.(20)妻子愿意思考和意愿丈夫所思考和意愿的，丈夫愿意思考和意愿妻子所思考和意愿的；因为各自都愿意这样，所以各自都被主引导，就好像他们是一，两者是一位天使；因为当意愿和理解力不是一个人自己的，而是别人的，并且这是相互和互惠的时，他们只能像一个人那样被主引导。

36.(21)遗传之恶因奸淫而日益变得更加恶毒、有害；这是因为奸淫被认为是可允许的。

37.(22)奸淫是最肮脏的，这一点仅从以下事实就能明显看出来：男人的精子就其属灵，甚至就其内层属世而言，添加到女人的身体上，因为男人的生命就在它里面。因此，当几个男人的生命同时进入时，这难道不会造成肮脏和内层的腐烂吗？

38.(23)举个例子：一个人对他的妻子感到如此恶心和厌恶，以至于当他只是怀疑神和圣言时，就不能看到她；他是一个牧师。

39.(24)天堂天使通过活生生的声音证实，婚姻之爱是这样一种爱，有这样一种快乐，他们拥有这样的智慧，它里面有天堂，他们在那种程度上而为人。后来，他们看向地狱，说那里到处都是污秽；最糟糕的奸夫和奸妇看上去就像公猪和母猪，那些像公猪和母猪的人喜欢粪便；他们说，其中一个人如此喜欢粪便，以至于想吃它。这与先知被吩咐为自己做一个粪饼相合。

40.(25)心智的内层通过婚姻之爱被打开，因为进入它的流注经由第三层天堂来自主；因此，一个人变得能接受一切天堂之爱，以及真理

41.(26)良心的至内层在婚姻之爱中。

**天使中间的婚姻之爱**

42.我谈到天使中间的婚姻之爱。他们说，这爱是所有爱的至内层，并且是这样：一个结了婚的人在其配偶的灵魂和心智中看到他，以至于他的属灵形像就在那里；因此，一个结了婚的人就拥有仿佛在自己里面的配偶。这是灵义上的共居，这也由无法表达的天使观念来代表。因此，他们的结合是美妙的，或说这是他们的快乐结合的源头。

**一个男人一个妻子**

43.在基督教界，就是教会的内层事物被揭示，主被敬拜的地方，人们都知道，天堂和教会都来自主，教会与主如妻子与丈夫那样结合；教会只有一个，在那些属于该教会的人中间将有良善与真理的结合；娶数个妻子是不允许的，因为这将是对处于或能处于婚姻的灵性的一种扭曲。因此，如果一个基督徒要娶数个妻子，那么就好像他有两个教会与他同在；还好像真理从两种良善那里取得其本质，婚姻在它们那里是不可能的；因为良善是真理的存在或本质，来自两种良善的一个真理的存在或本质是不可能的。这就是为何真正的婚姻之爱决不能存在于一个男人和数个妻子之间。因为在这种情况下，将会有某种淫乱进来。此外，爱是不可分割的，因为它来自一个人属于意愿的情感与另一个人属于理解力的思维的一致性；这种构成婚姻之爱本质的一致性和共居在数个妻子的情况下是不可能的。简而言之，基督教会不在他们当中；因此，当天上的一位天使仅仅想到数个妻子时，属天和天使的一切，他的喜乐，以及他的智慧都在他那里灭亡，他会从天上掉下来。

44.有人看到一些基督徒已经确认支持一夫多妻，他们在一个社群里，有数千人；因为正是爱的相似性形成一个社群，婚姻之爱是所有爱的基础，当最后的审判发生时，那个地区看似被地狱吞没。后来有人说，他们对自己的生殖器一无所知，就好像他们没有生殖器一样。据说，他们根据旧约的犹太教确认一夫多妻，因为那时他们被允许娶数个妻子；但在伊斯兰教国家，一夫多妻处处都是允许的。犹太人被允许，是因为犹太人是外在人，内心是偶像崇拜者，缺乏教会的内在；这些内在没有向他们打开，这就是为何他们不认识主。后面会讨论伊斯兰教徒当中的情况。

45.简而言之，数个妻子和一个丈夫不可能成为一体，也就是说，成为一个由意愿和理解力构成的心智。这两者的婚姻，就在其存在中的心智而言，构成一个婚姻；因为宇宙中的所有事物都关乎良善与真理的婚姻，因而关乎婚姻，以便它们可以成为某种事物，并产生某种事物。在自己的形式和自己的本质中的婚姻本身在与其伴侣一起的男人里面产生，同样在一位天使里面产生。

**伊斯兰教徒当中的多个妻子**

46.我曾与伊斯兰教徒谈论属灵婚姻，我说它是良善与真理的婚姻，良善爱真理，真理爱良善，就像一对夫妻；它们渴望结合，并产出像女儿和儿子那样的良善和真理，可以说繁衍家族。他们很清楚这一点，也很清楚婚姻之爱是从那个属灵源头降下来的；人里面的一切属灵事物都会经历一种变化，以至于当降至属世事物时，几乎认不出来，只能通过对应关系被认出来。从这些事实明显可知，那些因其宗教允许而拥有数个妻子的人不可能拥有真正的婚姻之爱。据说，他们可以有数个妻子，也就是说，一夫多妻制是允许的，是因为他们生活在炎热气候，因而比那些生活在寒冷气候的人更容易性欲旺盛。因此，如果他们不允许有一夫多妻制，那么他们当中很多人就会冲进奸淫，比欧洲人更甚，从而违背他们的宗教信条；而违背自己的宗教信条就是亵渎神圣之物。这进一步表明，他们对婚姻的一切爱都是淫秽的，因而不是属灵的；这爱也不能变得属灵，除非他们承认主。

47.他们在来世的命运是这样：一开始，他们如在世上那样在那里娶了几个妻子和小妾；但因为在灵界，结合是灵魂或心智的结合，那些在灵魂或心智上不一致的人不能在一起，所以他们自动彼此分离，最终与具有相似灵魂或心智的一个女人结合；他们就这样逐渐与他们的女人分离，从而最终与灵魂或心智一致的那一位合一。此外，那些坚持一夫多妻的人随着时间推移，变得如此虚弱和性无能，以至于对婚姻感到厌恶，因为这是淫乱的结果。

48.他们当中那些在伊斯兰教天堂的人只有一位妻子，弃绝了多个妻子，因为一个不同于基督教天堂的伊斯兰教天堂是存在的。但那些最终像许多人那样承认主与父为一的人被分开，在与基督教天堂相通的天堂中；他们拥有婚姻之爱。

49.他们听见天使描述婚姻之爱的快乐和愉悦，这爱持续到永远，并伴随着快乐和愉悦的无穷多样性；他们感到很惊奇。因此，他们中的许多人都接受了对主的信，并被派到基督教天堂的天使当中，接受关于主，以及对祂的爱和信之教义的教导。

**夫妻死后的状态**

50.几乎每一个在世上结了婚的人死后要么与他的妻子见面，如果她先死的话，要么等着她。他们见面后会互相调查，以查看他们对彼此的情感；若没有相互的情感，他们就会自动分开，因为两种不相似的情感和思维不能结合，一切情感和由此产生的思维都是相通的。如果没有一致性，那么随之而来的就是一种巨大的不适感，然后呼吸变得困难，就像一种不和谐的喘息，以至于他们不能不分开，然后照着相似性而与其他人交往。

51.那些过着独身生活的人会继续长时间地过独身生活；但他们若在世上渴望结婚，最终也会步入婚姻。

52.那些不能等候自己的配偶之人，无论男性还是女性，在此期间会与另一个相似的人结合。但那时，他们被恩准感知到，这是他们在世上所拥有的那个配偶；不过，这段关系被解除了，因为当真正的配偶到来时，没有订婚或结婚。事实上，自在世上共居开始，他就不难认出自己的配偶，凡愿意的人都会与自己的配偶在一起，如前所述。

53.天堂天使的婚姻都由主提供，唯独主知道将持续到永恒的灵魂或心智的相似性；那时一个人一眼就认出他的配偶，这是因为灵魂或心智的相似性把他们联结在一起。

54.但地狱没有婚姻，只有奸淫。在地狱社群，男人和女人是分开的；当他们认为他们会与一个妻子说话时，按照他们在世上所获得的习惯，他们会去找女人；这时，他得到一个错误信念，这个或那个是他的女人，然后与她厮混。这种信念会发生变化，但这都无所谓，因为地狱没有婚姻，只有奸淫。

**那些表面上活得谦逊、贞洁，但却有淫秽思想的人**

55.从远处可以看到一些女人；关于她们，据说她们在世上一直过着处女的生活，为了贞洁而回避婚姻，声称婚姻本身是不贞洁的，并将婚姻比作合法的行淫。据说她们中的大多数人来自女修道院，为了天堂或永恒的救赎而宣称贞洁。从远处看，她们似乎赤身裸体，因为在灵界，贞洁和纯真以赤身裸体来代表，这也表示一种无可指摘、没有淫行的生活；但可以注意到，死后她们躲到远处，在一个隐秘的地方与男人，就是奸夫在一起，并小心翼翼地防止被发现。但当她们被明显抓住时，就带着一种嘲笑声躲开，逃之夭夭。那时可以感觉到那些想让她们成为妻子的男人的热情，因为这些男人认为她们比其他女人更贞洁和纯真。据说，她们比其他人更淫荡，喜欢难以启齿的淫乱。她们就是那种私下里思想最放荡的女人。

56.关于她们，有人说，过了一段时间，她们对婚姻产生了一种无法逾越的厌恶感，婚姻之爱被毁灭了；她们充满厌恶，这之后很长时间一直是肮脏而无耻至极的妓女，因为外在被除去了，内在在行动；那时她们那没有了外在的内在不受任何羞耻的约束。

57.有些女人假装外在圣洁，也被赋予宗教敬拜，从而具有宗教信仰；她们变得亵渎，将奸淫与圣洁的快乐混在了一起，这导致亵渎，所以这些女人最终看上去就像骨瘦如柴的骨架。

**婚姻中的掌控会毁灭婚姻之爱；关于荷兰女人**

58.关于婚姻中的掌控欲，它会毁灭一切真正的婚姻之爱，因为婚姻之爱是这样，一方愿意如对方那样思考和意愿，反之亦然，这样一个人不会掌控，而是唯独主掌控。这就是婚姻之爱的快乐的源头。

59.在那里的社群中，一定要注意，妻子不可以掌控丈夫。那里的男人住在这一边，女人或妻子住在那一边；当男人如此渴望时，他们就派人去叫他们的妻子，然后分开或单独生活。如果妻子对此感到生气，发怒，并且当被叫来服侍并服从她们的丈夫时攻击他们，那么她们就被送出社群，在各个地方游荡，并得到一种离开并抛弃丈夫的渴望。当她们这样游荡时，处处都会遇到一个堵塞物或障碍，如沼泽，水或墙等等。随着这种情况持续，她们离开的愿望逐渐减弱；她们如此行，直到疲惫不堪，最终回到她们的社群，回到她们以前的住处。荷兰女人就是这样被纠正的。

**属地狱的人因婚姻之爱的流注所受的折磨**

60.来自天堂的一切流注都会折磨地狱居民。因此，地狱远离天堂，并处处封闭，以便流注不会被感觉到。原因在于，他们处于相反的爱；正如地狱之爱折磨天堂居民，天堂之爱也如此折磨地狱居民。但天堂的影响力更大，所以地狱尽可能地远离。这就是亚伯拉罕在福音书中所说的那句话，即：有一条无法逾越的鸿沟或深渊。

61.但来自天堂的婚姻之爱的流注尤其折磨地狱居民；我曾经看见仍在中间的灵人界时驶向地狱的灵人；一感觉到婚姻之爱的流注，这些灵人就勃然大怒，以至于表现得像复仇女神。他们也受到折磨，就像蚁丘上的蛇，身体和肠子扭来扭去，就像一个被一种可怕的内在疼痛折磨的人。他们说，他们所受的痛苦是最大的。原因在于，对婚姻的爱和对奸淫的爱是完全对立的；婚姻之爱本身是天堂，奸淫之爱是地狱。这爱流入他们的外在，并折磨他们的内在。

**地狱的婚姻**

62.当一方想要掌控，而对方不愿屈从时，地狱的婚姻就存在；这会从内部产生致命的仇恨。这由如此可怕以至于无法描述的事物来代表。他们只渴望对方死亡并受到折磨。因此，他们在地狱被分开单独生活，并活在奸淫中，如前所述(关于查理十二世)。

**那些阴谋攻击婚姻之爱的人**

63.我从这些人那里听说了引诱贞洁的妻子奸淫的许多阴谋和秘密艺术。我见识了比世上更多的艺术，通过讨好两人，尤其讨好丈夫赢得他们的好感，表面装出交心的友谊，探究妻子的渴望和情欲，她是公开表示愿意，还是不愿意，以及除此之外的其它上千件事。但这些人死后不久就被送入一个位于膝盖区域后面部分之下的地狱，在那里的极深之处，并被完全关闭，以至于没有可以从这牢房里往外看的任何缝隙，因为他们对最神圣的婚姻之爱来说是很危险的，他们在那里被迫劳动，以妓女代替妻子。

64.但那些渴望强奸，并从强奸中获得快乐的人，被送入一个死尸地狱，从那里散发出一种恶臭，就像从尸体散发出来的一样，会引起呕吐；它对我来说会引起呕吐。

65.他们通过对婴孩的爱进行密谋；只见他们从欣嫩子谷或火坑前面的地上升上来，几乎不可见，不断清除障碍，以便可以进入贞洁的家庭。他们喜欢这些贞洁的家庭，不喜欢不贞洁的家庭。他们能摆出各种各样的面孔，还有一种诡计，就是通过思维把自己投射出去，仿佛他们在别处，从而进入。他们还装出一副纯真的样子，宣扬贞洁，极力赞美它。他们以各种方式追求友谊，以至于受到赞扬和喜爱，妻子若有意识并渴望，就会受到赞扬。他们与我交谈，说，他们很惊讶有人竟如此认真地说，这违背良心、仁爱和宗教。他们受到欺骗，或说陷入这样的说服，以至于看不见它里面的邪恶，更不用说污秽了。他们甚至理智地谈论婚姻；他们的地狱也在前面臀部之下，其中有粪便的臭味。由于他们狡诈，伪装贞洁、纯真和友谊，等等，所以当进入他们的内在，也就是奸淫时，他们就经历荒废，直到他们看上去就像丑陋的魔鬼。他们的内在几乎没有什么人性。他们变得愚蠢，因为他们反对天堂的神圣。他们蔑视、嘲笑那些视婚姻为神圣，视奸淫为亵渎，甚至不合法的人。

**真正的婚姻之爱是赤裸的**

66.第三层天堂的天使是那些比其他天使更处于天堂婚姻的天使，因为他们处于对主之爱，因而处于良善与真理的婚姻。因此，他们比其他天使更处于婚姻之爱、纯真和贞洁。他们外出时束腰而行，在家里则不束腰。然而，他们在他们赤裸中看他们的妻子为妻子，没有任何淫荡。他们说，看到他们的妻子穿上衣服会夺走婚姻的概念。值得注意的是，裸体不会刺激或激发他们；但有一种婚姻之爱的内在约束。在床上他们如被造时那样连为一体，睡觉也是如此。他们说，他们不能不这样做，因为永恒的婚姻之爱本身把他们连为一体；因此，一方的生命与对方的生命相通，妻子的生命把丈夫的生命当成她自己的。正如我们所读到的亚当，他看见他妻子夏娃时，说：“看我的骨，我的肉”，经上还说，“他们赤身露体，并不羞耻”，也就是说没有淫荡。不过，一旦亚当通过他的妻子离开了对主之爱，这爱由伊甸园中的“生命树”来表示(对此，可参看那里和启示录2:7)，这事发生，是因为他们凭自己和自己的自我行动，也就是属世人的知识和快乐行动，那么良善与真理的婚姻就会被毁灭；这时，赤身露体就成了淫荡，而婚姻的贞洁则不复存在；这就是为何他们因赤身露体而感到羞耻，并穿上无花果叶织成的衣服，后来穿上羊皮衣。因此，在圣言中，赤身露体表示诸如奸淫那样的淫乱......(启示录3:18, 16:15)

67.在第三层天堂之下的其它天堂，所有人看似都穿着衣服，在其他天使眼前也因赤祼而感到羞耻，因为它会激起淫荡。对他们来说，婚姻不像在第三层天堂那样快乐；最低层天堂也有某种冷淡，尽管不像世上的那样。

68.主通过状态的变化把我带到左边的一座大山上，那里的所有人都赤身裸体，包括妻子和丈夫。我从远处与他们交谈，他们说，这里的所有人，无论男女，都赤身裸体；然而，没有人会因看见裸体而感受到任何淫欲或欲望，每个丈夫都温柔地爱着自己的妻子。他们还说，他们不能与那些穿衣服的人在一起；他们告知了原因，即：他们心里都是贞洁的，因为他们在世上就是贞洁的。当具有这种性质(注：即穿衣服的人)的一个新人从世上到来时，他们就测试他，脱下他的衣服，剥光他；那时，他们立刻就会感知到他是否具有真正的婚姻；若没有，他就会受到惩罚，并被赶走。他们用拳头赶走他，直到他不再出现，他们会赶到深处。有一个人认为自己处于类似的婚姻之爱，因为他在世上与妻子过着贞洁的生活，与妓女从未有过任何关系。一开始，他能不带任何情绪地看着赤裸的女人；但注视了一段时间后，他在看见、最后触摸到裸体时就失去理智，一声不吭地站着，好像半死不活。因此，他被赶走了。原因在于，他未处于对主之爱，也未处于良善与真理的婚姻。他们说，很少有人能接近，因为婚姻之爱的气场是这样，其他人不能忍受它。他们说，他们与已婚的男女仆人住在房子里。

69.第三层天堂的天使住在大山上，这些山不是石头山，而是土山；山上有乐园和森林花园。这些大山看上去直耸到顶峰；最好和最贞洁的住在大山的最高层；属灵的和属灵-属世的照着他们在婚姻中的层级而住在下面。他们也照着方位来区分，在东方的处于爱，在南方的处于智慧。

**婚姻之爱是从良善与真理的婚姻降下来的**

70.我从大量经历中得知，没有人拥有婚姻之爱，除非他处于对来自良善的真理的爱，和对通过真理而来的良善的爱，也就是处于天堂的婚姻；没有人能处于良善与真理的任何相爱，除非他避开奸淫，厌恶它如同厌恶地狱。这甚至适用于那些在世上过着婚姻生活，为了同居和尘世生活的快乐，以及孩子而爱自己的妻子之人。因为属天事物当流入婚姻之爱，人死后就进入他的属天或属灵事物，然后在这方面变得和以前完全一样；而且也不能不如此。

**婚姻之爱使人成为爱**

71.人被造为爱，因而被造为智慧，因为主是神性之爱和神性智慧，人因着创造而成为主的形像和样式(创世记1:26-27)。没有真正的婚姻之爱，这是不可能的。男人的一切由此被转变为爱，因为在婚姻中，任何一方都可以从心里爱身体，从而使灵魂和随之而来的一切都倾向于爱的形式；否则，这是不可能的。那里的最内层和最外层构成一体，带来那个形式，那个形式是天堂的一个形式。

**通过婚姻之爱对灵人的检查**

72.刚进入灵界的灵人首先接受检查，以查看他们对婚姻之爱是否怀有敌意。他们被带到婚姻之爱的气场所经过的地方，或被带到贞洁的夫妻那里。如果那时他们变了脸，并表现出烦恼或气愤，更有甚者，那时有淫秽的思想，尤其说淫秽的话，那么就表明他们具有地狱的心智；但如果那时他们欢喜、快乐，那么就表明他们具有天堂的心智。这是测试他们属于天堂，还是属于地狱；那些对婚姻之爱怀有敌意的人属于地狱，那些赞成婚姻之爱的人属于天堂。

**由与仁分离之信产生的奸淫**

73.我与那些不仅在教义上，还在生活上确认与仁分离之信的人在一起；他们认为他们唯独通过信得救，甚至在临终的那一刻也能唯独通过信得救，无论他们过着怎样的生活；因此，一切邪恶要么不被父神关注，要么因人的软弱而得到原谅，要么被赦免；当被赦免时，它们也被冲走了；他们关注主因成全律法所得的功德，祂通过十字架受难而拿走世界的罪和律法的定罪，以及他们的教义所教导的各种东西。我发觉，当我与他们在一起时，当我们谈到那信时，令人发指的奸淫的最淫秽代表就出现了，就是诸如儿子与母亲的那种奸淫。气场本身是这样，它能通过属灵的交流被感知到。他们作用于后脑勺，从而进入思维。他们的出现还造成左膝疼痛。

74.之所以从他们身上感觉到这种奸淫，是因为他们思想神、主、救赎和永生，并从圣言确认这些事，这些事因此是属灵的，还因为他们不可能有一丝信，除非这信与某种爱结合；对他们来说，这是与纯属世之爱及其欲望的结合；信与恶爱的结合导致这种奸淫。他们出于一种邪恶的生活思想信，当他们处于尘世和肉体之爱的乐趣时，信或真理与邪恶的结合就由此产生。属于信的属灵元素如同母亲，儿子是邪恶。

75.我看见当信的一切都从他们那里被夺走时，他们成群结队地被扔进地狱，其中很多人被扔进沙漠。他们在那里像野兽一样生活；当信的一切都从他们那里被夺走时，他们几乎被剥夺了理性能力。

**为什么基督教界比其它地方更不憎恶奸淫**

76.外邦人很想知道为什么在基督教界，很多人，甚至大多数人认为奸淫和淫行是允许的；尽管其来自新旧约圣言的宗教把它们判入地狱。不过，原因被告知，即：很少有人照他们的宗教信仰生活，只是信奉信使人得救的教义；也就是说，使人得救的，是思想，而不是生活；由于真理就这样与邪恶结合，所以奸淫由于来自地狱的流注而被爱和接受；他们也为奸淫辩解。事实上，在他们中间，地狱的流注胜过天堂的流注。奸淫的气场也关闭天堂；当天堂被关闭时，地狱就被打开；因此，它的根源来自宗教的虚假。那些将宗教置于生活，同时置于教义的人则不然。

 **奸淫的气场**

77.当他们出言反对信与仁之真理与良善时，一个淫行与奸淫的气场就产生了；那时，奸淫者聚集在那里，就像乌鸦围着尸体，并以这种恶臭为快乐；因此，该气场充满这些和其它淫秽的东西，以至于让善人战栗不已。

**奸淫者及其地狱**

78.他们的地狱在臀部之下，充满排泄物。他们渴望从那里出来并进入这个世界，但徒劳无功，因为他们热爱尘世和肉体事物。那里可以说出现了一种打嗝和呕吐，他们就处于这样一种努力。

**基督教界中的奸淫**

79.那里有很多人出身贵族，有显赫的地位，因而出身平民百姓的没有那么多；由于他们采取的原则是，婚姻是为了生育后代，所以婚姻是否被其他人侵犯或玷污并不重要。他们嘲笑婚姻的神圣，称其他人为傻瓜。这些人从地狱被大量带上来，并进入他们在世上所处的状态。他们打听哪里有漂亮妻子，当有人指出时，他们就像疯子或洪水猛兽那样冲过去，试图闯进她们家里；但他们因盲目的欲望而被带到一个地面裂开的地方，这群人就被扔进背部后面的一个地狱。

**来自魔鬼的奸淫的流注**

80.我经过一个地狱，那里有狡诈的奸淫者，他们从内层处于一种荒废状态；那时他们被允许流入我意愿的情感，以如此的巧妙、诡计和技能来颠倒、扭曲和抹杀我赞成贞洁的思维，并引发奸淫的快感和淫欲。他们注意到来自情感的思维的每一个粒子，悄悄地劝说。这事做在我身上，是为了让我可以知道，人凭自己决不能抵制奸淫的快乐，只有靠着主才能抵制。因为他们以这种方式作用于思维里面的遗传生命，以至于人决不能发现。但那时我被主赋予对他们努力的一种内在感知。

**神职人员的淫行**

81.那些从圣言确认教义的虚假，从而歪曲并玷污圣言的人尤其会犯这种淫行。原因在于，圣言是婚姻，对应于婚姻，本身是属灵的；而属世之爱的快乐会歪曲它，尤其在牧师身上。

82.那些没有教义而阅读圣言的人不可避免地陷入来自字义的许多谬误，而字义符合人眼里的表象；他们同时获得许多虚假，并确认它们，由此同时陷入对自己聪明的骄傲；这些产生如同父亲与儿媳那样的奸淫。

83.有些人确信一切邪恶都通过圣餐被赦免，没有任何悔改和生活的改变，作恶，并相信以后恶或罪会通过圣餐被拿走；他们的奸淫是如同与姨妈那样的奸淫。

84.犹太民族因按自己的传统而歪曲了圣言的一切，故被主称为一个奸淫的民族。

85.当承认仁爱，却不承认信仰，又不过仁爱的生活，尽管他们仍阅读圣言时，这就是姐妹与兄弟的奸淫。他们就是那些经常去教会，在那里虔诚地祷告，却根本不在乎生活的邪恶，如偷窃、暗中抢劫、奸淫、仇恨、报复、诅咒敌人和那些不偏向他们的人之人。这是如同与一个姐妹那样的奸淫。

86.对自我的爱，尤其对统治，然而又出于圣言思考的爱，就是诸如在所多玛的那种奸淫；这就是为何他们要罗得家里的天使。

87.那些大量谈论神，却根本不在乎欺骗人们，掠夺他们财物的人就会犯与女仆的奸淫；他们经常更换女仆。

**奸淫者的地狱**

88.他们照着各种各样的奸淫而有大量地狱。

89.我看见躲藏在西部地区的妓女，她们堵住道路，不让任何人接近她们，除非她们愿意。我被带到那个地方；她们是那些都被扔进一个沼泽池中，在西边背后远处的妓女；她们都是公开的妓女。

90.那些在其他人不知情的情况下暗中从事卖淫行业，并且一直保持到生命结束的人被扔进西部的一个黑暗洞穴中。

91.一些出身贵族的妓女很聪明，还能推理神，被扔进南部地区的一个沼泽池中。

92.其他妓女能通过世人所不知的伎俩偷走男人，通过赞扬并将他们的心智淹没在自己里面而驱使他们进入她们的自我；那时男人们没有主的保护，所以被这些女人吸引；这些妓女被扔进照着表象可以说烧着硫磺和火的一个地方。她们住在西南地区；类似的男人则被扔进倾斜在女人湖之下的一个阴暗深渊。女人们用众多恶魔般的伎俩蛊惑男人，男人们则用众多恶魔般的把戏蛊惑女人。列举这些伎俩或把戏是不允许的。

93.属灵的奸淫者不同于属世的奸淫者。属世的奸淫者若以奸淫为乐，不以婚姻为乐，就会被关在天堂之外，都被送进地狱；但属灵的奸淫者尽管感觉奸淫里面没有什么东西是不允许的，但他们都一样受到检查，有些人甚至接受改造或纠正；其他人则照着他们的生活而被分配地方。

94.在粪便地狱，有些人沉迷于多样化，并因此灭绝了婚姻之爱，同时又是纵欲者；他们住在前者下面的肠道区域，那里到处都是厕所和臭味；到处都有散发这种气味的洞穴。

95.那些接受共妻做法的人被捆成一捆；这一捆被一条长蛇紧紧绑在一起，他们被扔进这个星球的灵界之外的一个旋涡或坑里。

96.那些通过假装虔诚迷惑人，从而说服自己相信奸淫不违背基督徒的生活之人被送入欣嫩子谷或火坑，从那里可以闻到似乎烧焦的骨头和头发的恶臭；他们在那里陷入他们被蛇咬的幻觉。当他们处在热中时，就会发光，就像着了火；当他们接近天堂时，则冻得像冰一样，并受到悲惨的折磨。

97.以虔诚，并因怜悯他们而承诺他们会赦罪为借口而如此行事的修道士和耶稣会士，也被送往欣嫩子谷或火坑。

**两性生殖器官的对应关系**

98.那些与外生殖器相对应的社群不同于其它社群，因为在身体里的这个部位也是不同的。

99.那些爱孩子，并在天堂把他们抚养长大的人构成生殖器官的区域，尤其构成睾丸和子宫颈的区域，并过着最甜蜜、最幸福的生活。

100.第三层天堂的社群尤其对应于这些器官，因为他们拥有婚姻之爱。

101.一般认为，腰部和邻近的身体部位对应于真正的婚姻之爱，因而也对应于那些拥有这爱的社群。那里的天使比其他天使更属天，也比其他天使更生活在纯真和平安的状态，及其至内在的快乐中。

102.我看到一个苗圃或木槽里种着几棵树，其中一棵比较高，另一棵比较矮，两棵是小树。那棵矮树让我感到非常快乐；同时，我无法表达的一种最愉悦的宁静感深深打动我的心灵。天使灵解释了这种现象，说被代表的是婚姻之爱，其宁静和平安实际上是心理感受。高树表示丈夫，矮树表示妻子，两棵小树表示孩子。他们补充说，那些属于腰部区域的人就处于这样一种平安的愉悦状态。

103.我看见一只大狗，就是被上古作家称为冥府守门狗的那种狗；他张开可怕的下颌。据说，这只狗表示一种守卫，免得人从天堂的婚姻之爱转到奸淫的地狱之爱那里。当从前一种爱进入这对立的爱时，快乐看上去几乎是一样的，但那时这样一个守卫可以说会出现，对立的快乐不可以交流。

104.主通过至内层天堂引入婚姻之爱，这至内层天堂是由那里那些在平安上胜过其他天使的天使组成的。天堂里的平安相对来说就像世上的春天，使一切事物都变得令人快乐、生气勃勃；它本质上是天上的快乐本身。那里的天使是最有智慧的，由于纯真而在其他人看来就像婴孩。他们对孩子的爱，甚至超过亲生父母对孩子的爱。他们也与孕妇同在。

105.致力于两性生殖的每一个和一切部位和器官都对应于天上的社群。这些社群不同于其它社群，就像人里面的生殖区域完全不同于其余的区域一样。那些对孩子拥有最温柔的爱之人，像这些母亲，就在子宫和周围器官的区域，也就是子宫颈和卵巢；那里的人过着最甜蜜、最宁静的生活，在天堂的喜乐上胜过其他人。

106.但我没有被允许知道属于每个生殖器官的社群是哪些，又是何性质，因为它们是内在的。它们也涉及这些器官的功用，这些功用都被隐藏起来，也从知识中移除，因为这是神的安排，以防止本身最属天堂的事物被属于淫乱、嫖娼和通奸的肮脏思想损害；一提到这些器官，这些思想就在许多人里面被激发出来。摘自《属天的奥秘》5055节。

107.只要知道真正的婚姻之爱与第三层天堂有直接的联系，还知道爱本身及其天堂快乐在那里被保存在它的一切多样性，连同它的行为，如亲吻、拥抱，以及其它许多给予那层天堂快乐的事物中就足够了。因为该天堂与良善的情感交流，而属灵天堂与真理的思维交流。由此清楚可知，肮脏的情感和思维会完全关闭这两个天堂。

108.我看见一个捣磨的器具，一个拿铁具的人站在它旁边；他出于自己的幻想，觉得自己似乎在捣碎器具里的人，以可怕的方式折磨他们。这个人怀着极大的快乐如此行；这种快乐本身被传给我，好叫我知道具有这种性质的人，其快乐何等之大，这是一种最高的地狱快乐。我被告知，这种快乐在雅各的后代当中占据主导地位；再没有什么比残忍对待外邦人，把他们的尸体暴露给野兽和飞鸟吞吃，用锯子和斧头将他们活生生地砍碎，把他们扔进砖窑(撒母耳记下12:31)，把孩子们拢在一起，并把他们赶出去更让他们感到快乐的了。经上从来没有吩咐这些事，也不曾允许，除了向那些扭了大腿窝的人所做的事之外，如雅各与天使摔跤时所遇到的情形(创世记32:26, 32, 33)。这些人住在右脚跟下面，那里有也很残忍的奸淫者。在那些既残忍又最无情的奸淫者当中有许多系奸淫者的耶稣会士和修道士。当他们看到死刑，尤其看到惩罚那些利用自己的专制权力贬损教会和天堂，贬损人的灵魂之人，以及那些侵犯他们的特权之人时，他们的快乐是相似的。

109.那些活在婚姻之爱的对立面，也就是活在奸淫中的人当接近我时，给我的腰部带来疼痛，疼痛的剧烈程度照着他们所过的奸淫生活而各异。由此明显可知，腰对应于婚姻之爱。此外，他们的地狱在腰的后面部分之下，就是臀部的下面；他们在那里生活在肮脏和粪便的东西中；这些东西也让他们感到快乐，因为在灵界，这些东西就对应于他们的享乐。

110.那些处于婚姻之爱的对立面的人也会给睾丸带来疼痛，他们就是那些利用爱、友谊和服务来骗人，或设下埋伏的人。对这些人的描述如下：在欣嫩子谷或火坑周围地区出现了一种像空气一样几乎看不见的物体。它就是一群这样的灵人；但那时在我看来，这群灵人如同一体，仿佛是一个人，尽管他们有很多人；各种捆被放在他们的路上。然而，他们觉得自己似乎在清除这些捆，这表示他们想清除障碍，因为心智的思维和努力以这种方式有代表性地出现在灵人界；当它们出现时，那里的人立刻就明白它们表示什么。后来似乎有一个雪白的小男人从那身体中出来，他接近我，这表示他们的想法和意图，即：他们想装出纯真的状态，以便没有人对他们的品质产生任何怀疑。当他来到我这里时，一头扎向腰部，似乎在两腰周围扭动；这代表他们处于贞洁的婚姻之爱。然后，他盘旋而下围着我的脚；这表示利用诸如性质上令人快乐的东西巧妙进入。最终，那个小男人几乎不见了；这表示他想完全隐藏起来。我被告知，那些寻求设下网罗，阴谋反对婚姻之爱的人就是这样巧妙进入的，也就是说，他们在世上为了与妻子通奸，贞洁而理智地谈论婚姻之爱，抚摩孩子的头，用各种话称赞她们的丈夫，好让他们最终被认为是朋友，是清白无害的，从而巧妙进入；而事实上，他们却是狡猾的通奸者。因此，我看到这些人变成什么样，因为这些事以后，代表从欣嫩子谷上来的那群人的那个雪白的小人物变得清晰可见，显得阴暗，非常黑，还极其畸形、丑陋，被扔进腰中间下面的一个很深的地狱，他们在那里生活在粪便当中。后来我与类似的人交谈，对于任何人对奸淫都应该有良心，并因着良心，即便有可能也不可与别人的妻子同寝，他们感到很惊讶；当我与他们谈论良心时，他们说，没有人拥有良心。我被告知，这些人大部分来自基督教界，很少来自世界的其它地方。

**诸婚姻**

111.如今很少有人知道什么是真正的婚姻之爱，它来源于何处，因为很少有人处于这爱。几乎所有人都以为它是与生俱来的，因而源自一种本能，如他们所说的；他们更相信这一点，因为婚配原则也存在于动物当中；然而，人类的婚姻之爱与走兽的婚配原则之间的区别，就像一个人的状态与一个野兽的状态之间的区别一样。

112.婚姻之爱来源于主与天堂和教会的婚姻，因而来源于良善与真理的婚姻。婚姻之爱从这个源头汲取它的至内在本质，这对理智和理解力来说并不明显，但能从流注和对应得到证实，还能从圣言得到证实。从流注证实：天堂凭从主流入的良善与真理的合一而被比作婚姻，并被称为婚姻。从对应证实：当与真理合一的良善流入一个更低的领域时，它在那里会产生一个心智的合一；当流入一个还要更低的领域时，它会产生一个婚姻。因此，从来自主的与真理合一的良善而来的心智的合一就是婚姻之爱本身。

113.从以下事实也可以证实，这就是真正的婚姻之爱的源头，即：没有人能处于这爱，除非他处于通过真理而来的良善和来自从主发出的良善的真理；天堂的祝福和幸福就在这爱中，所有处于这爱的人都会进入天堂，或天上的婚姻；当天使们彼此谈论良善与真理的合一时，在更低区域的善灵中间会出现一个婚姻的代表，但在恶灵中间会出现一个奸淫的代表。这就是为何对良善的玷污和对真理的歪曲被称为奸淫和行淫。

114.上古教会的人比这个地球上的其他人更生活在真正的婚姻之爱中。他们就是那些被古人描述为生活在黄金时代的人；在黄金时代，纯真、爱和公义占主导地位；他们的天堂处于这爱。但后来，对主的承认，因而对主的爱丧失之后，婚姻之爱也丧失了，尽管对孩子的爱仍然存在。但就连恶人也能爱孩子，而只有善人才能爱妻子。

115.我从上古之人那里听说，婚姻之爱是这样：一方愿意完全属于对方，反之亦然；因此，他们的感觉是相互和互惠的。两个心智的结合是这样：这些相互和互惠的感觉延伸到思维的每一个细节。

116.我与天使们谈论了这种相互和互惠的感觉，并描述了一方的形像如何在对方的脑海中，因此他们不仅在单个事物中共居，还在生命的至内在事物中共居；主的神性之爱与祝福和幸福能一起流入这样的一体。他们还说，那些在世上生活在这样的婚姻之爱中的人就在一起，并在天堂作为天使共居，有时也与他们的孩子在一起；但来自当今基督教国家的，很少有这样的人，而来自属天的上古教会的，都是这样的人，来自属灵的古教会的，很多是这样的人。

117.我被告知，仅仅属天和属灵幸福的普遍种类在数量上都是无限的，并且无法形容；在基督教界，它们当中几乎任何一个都不为人知，因为他们没有处于良善与真理的婚姻，也没有处于对主之爱。他们不知道良善来自何处，因而不知道真理是什么，也不知道唯独主是宇宙之神。

118.对那些生活在婚姻之爱中的人来说，心智的内层通过天堂甚至向主敞开，因为这爱从主经由人的至内层流入。因此，他们拥有主的国在自己里面，从而拥有对婴孩真正的爱，这爱是为了主的国；因此，他们比其他人更接受属天之爱，也比其他人更处于相爱。因为这爱来自这个源头，就像一条小溪来自它的源泉。事实上，所有的爱都是从良善与真理的婚姻中降下并衍生而来的，像父母对孩子的爱，兄弟之间的爱，按顺序照着程度而对亲戚的爱；这些爱只来自良善与真理的婚姻。天堂的一切社群都是照着它们的血亲和姻亲关系而从这种婚姻中形成的，在每个社群中同样如此；这就是为何天堂被称为一个婚姻。

119.真正的婚姻只在夫妻之间，也就是在一个男人和一个妻子的婚姻中才有可能，在一个男人和多个妻子之间是不可能的，因为婚姻之爱是相互和互惠的；一方的生命就在对方的生命中，以致他们如同一体。这样一种合一在一夫一妻之间是可能的，但在一夫多妻之间是不可能的，因为一夫多妻会撕裂这爱。上古教会的男人是属天的，能像天使那样感知到良善与真理的合一，他们只有一个妻子。他们说，与一个妻子他们会感觉到属天的快乐和幸福；而仅仅提到与数个妻子的婚姻，他们就不寒而栗。一个妻子和一个丈夫的婚姻是从良善与真理的婚姻中降下来的，这一点从主在马太福音19:3-12中的话明显看出来，可参看并引用这些话；这一点也可从亚当论到他妻子的话看出来。在那段经文中，“亚当和他的妻子”在内在的代表意义上表示上古教会，也就是黄金时代、土星时代，古代作家曾提到这个时代。

120.我在奸淫者身上观察了对立面，即他们如何对婚姻，以及与之相关的一切感到恶心，以至于他们能看到妻子，却不能出于任何生命与她交谈；他们厌恶与妻子有关的一切事物，尽管以前他们为夫妻时，曾以这些事物为快乐。不过，一旦他们看到别人漂亮的妻子，或别人看到他们的妻子，他们就会充满欲望；火热的生命照亮他们的脸和眼睛，他们在丈夫所厌恶的她的一切细节上找到快乐；当看到其他女人时，他的行为也是如此。

121.有一个灵人在中间的高度处，他活在肉身时一直过着淫乱的生活，喜欢多样化，所以他没有始终如一地爱过一个女人，而是在妓院里消磨时光，从而与许多女人行淫，后来又一一弃绝她们。通过这种方式，他扑灭了对婚姻的一切渴望，获得一种反常性。所有这些事都暴露了出来；当他在灵界尝试类似的把戏时，受到了严厉的惩罚，并且是在天使的众目睽睽之下受的惩罚；然后，他被扔进这样一个地狱：那里可以说有诸如海面上飘着的那种浮渣；这些浮渣都是鼻涕，几乎没有生命，因为他们摧毁了建立在婚姻之爱基础上的天堂的一切，从而丧失了一切人性。

122.显然，他们不可能在天堂，因为他们可以说反对婚姻之爱，因而反对对良善和真理的情感，而天堂就来源于这些情感。事实上，当在那里提到婚姻时，污秽的观念就立刻从进入对立面的流注上来。他们的观念包含淫秽的东西，确切地说，包含难以启齿的东西。他们的意图就是摧毁天上的社群。他们的宗教信仰在于声称他们承认宇宙的创造者，承认仅普遍的圣治和唯信得救；他们说，他们不会比其他人更糟糕。但当他们被检查，以查看他们心里是什么样，如他们在来世的样子时，却发现他们根本就不信这些事，他们信的是自然，而不是宇宙的创造者，也不信一个普遍圣治，而是根本不思想信仰；他们认为宗教是为了约束平民百姓，好让他们过道德的生活。对那些因奸淫而对婚姻产生厌恶和恶心的人来说，当有快乐、祝福和幸福的东西从天堂流下来，到达他们那里时，它就变成某种让人厌恶和恶心的东西，然后变成某种痛苦的东西，最后变成臭味；或在其它情况下变成淫秽的东西。

123.他们渴望迷附男人，并在男人里面回到世界；但他们被关起来，不可以与男人说话。

124.婚配原则在自然界处处都被代表，如由毛毛虫蜕变为若虫和蛹，从而变成带翅膀的昆虫来代表。当它们交配的时节到来时，也就是当它们脱去尘世的形式，就是它们虫子的形式时，就长出翅膀，变成飞虫，然后飞到空中，可以说飞到它们自己的天堂，在那里一起玩耍，交配，在叶子上产卵，吸食花朵的汁液。这时，它们也在自己的美丽中，因为它们有金、银、蓝、白等各种颜色的翅膀，有的还有美丽的斑纹和杂色。这些都是婚配原则在这些微不足道的小生物上产生的效果。

125.有些男人有奸污年轻处女的欲望，也就是说，他们以贞洁和偷窃贞洁为最大乐趣，没有结婚的目的；他们夺走了贞洁的花朵之后，就抛弃这些女孩。那些过着这种生活的男人都是内在的杀人犯，在来世会经历最严厉的惩罚，因为这种生活违背了他们的属灵和属天性质，摧毁了婚配原则，而他们仅从贞洁的花朵来看待这种原则，一旦摘下这花朵，他们就不再爱这些女孩，还因为这种生活违背纯真，他们通过将纯真的女孩引入妓女的生活而伤害并杀死了纯真，否则这些女孩将是贞洁的，能充满婚姻之爱，他们由此成为婚姻的摧毁者。众所周知，正是爱情的第一朵花将处女带入贞洁的婚姻之爱，并将配偶的灵魂或心智结合起来；因为天堂的圣洁建立在婚姻之爱，因而建立在纯真的基础上。在来世，他们被带入一种幻觉状态，在这种状态下，行为看似真实，并产生感觉。这时，他们觉得自己似乎骑着一匹野马，这马把他们向上摔出去，以致他们似乎冒着生命危险从马上摔下来，这就是冲击他们的恐惧。后来，他们觉得自己似乎在这匹野马的肚子下面，很快又觉得似乎穿过马的后部进入马的肚子，然后觉得似乎在一个肮脏妓女的肚子里；这妓女变成了一条巨龙，他们在那里继续被包裹在折磨中。每当他们感受到这种淫欲，并怀着诡计接近年轻的处女时，这种惩罚就会回来。其他人受到的惩罚是这一边先被拉伸，然后那一边被拉伸，或这一边先被扭曲，然后那一边被扭曲；他们因这些暴力运动而被如此撕裂，以至于觉得自己似乎被切成碎片，还伴随着巨大的痛苦；他们若不停止，就会被扔进恶臭的地狱。

126.那些活在肉身时有淫秽的思想，把别人所说的任何话，甚至神圣的话都扭曲成淫秽的人，在来世不会停止这样思考和说话；在那里，由于他们的思维被共享，所以这些东西会出现，成为淫秽的代表，丑闻也就由此而来。他们所受的惩罚就是当着他们所伤害的灵人的面，被水平拉长，像一个滚筒那样从左向右急速旋转；然后又在另一个位置的相反方向上如此行。他们当着所有人的面，照着他们淫秽的性质而如此赤裸或半裸，同时感到羞耻。然后，他们从头到脚像轮子一样横向旋转；这会引起反作用力，同时造成疼痛，这又会引起反作用力，同时又造成疼痛，因为有两股力在行动，一股力绕圈，一股力向后；这会造成痛苦的撕裂。

注：关于这个主题，详情可见于首次摘录，即：奸淫，妓女，淫乱，婚姻；以及来自《属天的奥秘》，尤其关于启示录的收集段落的注释，还可见于《天堂与地狱》的摘录，以及其它地方。

**真实的基督教补录**

True Christian Religion Additions

(1770年)

**史 威 登 堡**

一滴水 译

(2023.10)

1.《真实的基督教》695节补充

 [这段难忘的记事的出版部分所论述主题是流注。史威登堡在灵界智者的聚会中指出，当今的世人对灵界进入自然界的流注一无所知。后来，他请天使们注意这种流注所产生的一些奇迹，然后在未出版的手稿中继续如下：]

⑴后来，我们讨论其它各种话题；谈到地狱，我说，天堂里的一切事物没有一样会在地狱看到；相反，只有对立的事物才出现在那里，因为那里所盛行的爱之情感，也就是对邪恶的欲望，与天堂天使所处的爱之情感对立。因此，地狱通常会出现沙漠；沙漠里有夜鸟、龙、猫头鹰、蝙蝠，此外还有狼、老虎、豹子、老鼠，以及各种有毒的蛇和鳄鱼；在长草的地方会发现，那地方都是荆棘、蒺藜、蓟和一些有毒植物，这些植物将一种致命的气味散发到空气中；在另一个方向上则有成堆的石头和里面有青蛙乱叫的滞水池。这一切同样是对应；但如前所述，它们是恶爱的情感、因而欲望的对应。但这些事物不是神创造的；神也没有在有类似事物的自然界创造它们；因为神所造的一切都是好的。在地上，它们是在地狱被造的同时被造的；这地狱是从那些因逃避神而成为魔鬼和撒旦的人中存在的。不过，由于这些可怕的东西刺伤耳朵，所以我们将思维转离它们，并引向我们在天堂所看到的那些事物。

⑵关于奇迹，我告诉他们，出现在自然界三个王国中的一切事物都是通过从灵界进入自然界的流注产生的，就本身而言都是奇迹，尽管它们因很常见，并且年复一年重复出现而看上去不是这样。我进一步告诉他们，他们应该知道，圣言所记载的奇迹同样是通过从灵界进入自然界的流注发生的，它们是通过将诸如在灵界中的那类事物引入自然界中相对应的事物而产生的；例如，每天早晨降临到以色列人营地的吗哪，是通过来自天堂的食物被引入自然界的接受容器中而产生的；饼和鱼以同样的方式被引入门徒们的篮子，他们将这些饼和鱼分发给成千上万的人；又如，那从天上出来的酒，在主所在的婚礼上被注入缸里的水；此外，无花果树枯干了，是因为进入它的属灵营养物质的流注不复存在了，而这些营养物质是从根部喂养它的；最后，其它奇迹都是如此；它们并不是如当今一些学者所疯狂认为的那样，由从自然界各个部分召集来的原因产生的。因此，奇迹是神性全能的效果，并按照灵界进入自然界的流注发生；唯一不同的是，诸如实际存在于灵界中的事物实际上被引入自然界中相对应的那类事物。最后，我得出结论，这些事物被作成和可能的原因，是由于神的手指所表示的神性全能，主凭神性全能制造了祂的奇迹。我解释完之后，天使们因我告诉他们的话亲吻了我，并说，他们会偶尔邀请我参加他们的聚会。我感谢他们，并承诺只要主允许我这样做，我就会回来。

[⑶在手稿的第4页，我们读到：]自然界的一切事物都像包裹属灵事物的鞘，并像包裹肌肉纤维的外衣。这就是自然界中的一切神迹奇事的原因。

2.《真实的基督教》338节补充

[手稿中作出以下补充的难忘记事的主题涉及许多灵人所讨论的“先天观念”，他们在这些观念上被一位天使灵启发；根据史威登堡的原稿，这位天使灵作了以下补充声明：]

后来，这位天使灵对我说：“我将向你提出一个附加问题，你可以考虑并解决这个问题，即人是一种动物，也就是说，一种像走兽一样的生物，还是能成为这样的动物？两者在许多方面行为相似，但完全来自不同的源头。人是由思维形成的，而走兽不是由思维形成的；我由此得出结论，人不是一种动物，除非你称他为理性动物，而走兽是一种理性无法被注入其中的野蛮动物；所以我认为人不是像走兽那样的野兽。”他说，这两者之间的区别，就像宝石和普通石头之间，贵金属和普通金属之间的区别，任何一个都不能变成另一个。此外，它们之间的区别就像优质树和劣质树的果实之间，以及湿地上长出来的真菌或蘑菇之间的区别，其中一些真菌或蘑菇是有用的，另一些则是无用的。他又说，这种区别就像无法混合的油与水之间的区别。说完他走了，我就回家了。我又观察头顶上的空气，以前那里有很多虚假现象；但我什么也没看见，只看见一些条纹和一些闪光的地方；这表明灵人不再像以前那样基于先天观念进行推理，只是简单地询问是否有任何先天观念。

3.秩序

⑴爱将秩序直接引入理解力，并通过间接事物引入整个心智。

⑵人从他的天堂掌管他的世界，但却是在主的主导之下。

⑶人从婴儿时期就通过父母、同伴、教师被依次引入秩序；他出于自己作出反应并行动，从而使自己充满秩序，最终随着他接受秩序并使自己充满秩序而成为秩序。

⑷秩序就是这样在他的状态和生活形式上产生的；秩序的法则就是真理和律例。

⑸人接受爱到何等程度，就在何等程度上为自己制造秩序；如前所述，爱照着秩序在他里面引入并形成秩序。

⑹随着人使自己进入爱的状态，他能使自己进入秩序的状态；因此，他拥有成为一个真正的人的能力；然而，他也拥有变得像各种走兽的能力。

⑺真正的秩序与端庄稳重、美丽、优雅和完美联系在一起。

⑻人无法从自己成为秩序，除非首先间接通过其他人，后来直接从主成为秩序；人也不可能把自己引入秩序，并从自己在自己里面形成秩序；最后，主不可能如此行，除非人同时从自己行动。

⑼人不能成为一个走兽，但他能变得如同一个走兽。

⑽爱的产物被称为情感，这些构成人的状态；它通过理解力所作出的决定被称为真理。这些形成人；后者由前者产生到何等程度，人就在何等程度上成为秩序。

4.流注的秩序

⑴当人教导自己的理解力时，他为接受光，因而为天上的智慧而预备它。

⑵当人行仁之良善时，他为接受天堂的热或爱而预备意愿。

⑶就像一个切割钻石的人，他为从自己身上散发的光芒而做好预备。

⑷当人使自己成为流注的一个器官时，天堂就流入他，因而由主那里从天堂而出的东西也流入他。

⑸人怎样从主使自己变得属灵，主就怎样从父使自己成为神性。

⑹流注的秩序是这样，人应当照着秩序的法则生活，他如此行到何等程度，就在何等程度上成为一个接受者；所以主说：“人若听见并遵守我的诫命，就是爱我，我也要爱他，并在他那里作我的住所。”

⑺每种爱都知道自己的爱，它们相互或彼此和交替结合。

⑻主使自己与人结合，如同人使自己与主结合；否则不会。并且人使自己与主结合，如同主使自己与人结合。主始终使自己结合。

5.相互结合

为了结合，每一个主动原理都从它自己的活动赋予一个被动的接受者，由此产生一个反应原理，从而产生结合。

(1)唯独主是主动原理，人是被动的；人从主那里接受主动原理到何等程度，他就作出反应，并且结合由此产生到何等程度。

⑵人的心智是身体里面唯一的主动原理；身体接受它到何等程度，一个同步的结合就在何等程度上实现。

⑶每一块肌肉都接受主动原理，由此产生动作。

⑷太阳的热是一棵树里面唯一的主动原理，它使这棵树变得温暖；这温暖使自己相互结合，由此产生行动。众所周知，每一块加热的木头都从自身散发出温暖；但当没有加热时，它就无法发出温暖。

⑸平衡由结合产生；一切行动都在这种平衡中发生。

6.流注

迄今为止，关于流注所知道的只有这些：

(1)光进入眼睛的流注；

(2)声音进入耳朵的流注；

(3)气味进入鼻子的流注；

(4)身体进入灵魂，并灵魂进入身体的流注；

(5)因而自然界进入属世之物的流注；

(6)空气进入风车之帆的流注；

(7)水进入水车的流注；

(8)热进入身体的流注，人和动物由此具有生气；

(9)热和光进入树木，并进入矿物界的一切对象的流注；

(10)光进入宝石的流注，由此产生色彩，以及光学所教导的其它几种现象；

(11)寒冷进入各种物体的流注，由此产生变化；

(12)思维进入言语的流注；

(13)空气进入肺部的流注；

(14)血液从心脏进入动脉和静脉的流注；

(15)葡萄酒进入杯子的流注；

(16)啤酒进入啤酒罐的流注；

(17)太阳和星星进入人们生活的流注；

(18)热从壁炉进入烹饪物品的流注。

整个心智及其一切感觉仍受缚于自然界。(人们以为)信之流注把人从头顶到脚底都洁净了，这种流注与来自神的一切良善的流注相结合。由此可知，没有人知道关于爱从意愿进入理解力的感知，从理解力进入思维，并由此进入言语和行为的流注的任何事。当这种流注被提及时，人们会大笑说：“这些肯定是想象中的虚构事物；若他们愿意，就让这些东西通过流注进入吧；知道这一切有什么用呢？这会有任何用处吗？”这种人就像海岛居民，不知道这个世界上还有其它可居之地；他也像小溪里的鱼，不知道水面上有空气。此外，他还像大森林中的野猪，不知道森林外面有田野。

7.唯物主义者关于神的思维

那些经常处于物质观念的人，像那些处于纯哲学萌芽阶段，认为自己很有智慧的学者，即便承认神，也只是喜欢这句话，有一位神。但若被告知，主救主耶稣基督就是那人，他们就不承认；因为他们关于祂的思维是物质的，而不是同时属灵的，因此他们也将祂的神性本质与人性分离，声称两者之间有一种神秘的结合。

8.关于君士坦丁堡会议的难忘记事

⑴在君士坦丁堡举行过一次教会会议，会上讨论了教会的属灵事物。

⑵左边的分成了四批人，他们都否认属灵事物可以被人理解。

⑶其中第一批人声称，当人思想这类事物时，他就变得疯狂；第二批人声称，他变得像野兽；第三批人断言，人就像一根木头；第四批人断言，他可以说就是瞎子。

⑷右边的宣称，人不是一个人，除非他自然而理性地思想属灵事物。

⑸他们当中也有四批人，第一批人声称，处于光照的人从父神思考；第二批人声称，他从圣灵思考；第三批人声称，他的思维来自三位一体神；第四批人声称，它来自系圣言的主。

⑹他们结束推理后，就被一个云柱包围；这云柱一边黑暗，一边明亮，这明亮之前还闪烁着各种颜色.......[？]

⑺这明亮活生生地流入右边第一批人的眼睛，只听见一个声音说，他们陷入幻想；他们看到一颗星星，就认为它是固定的，而事实上，它是不稳定的，转瞬即逝；这声音对第二批人说，他们看见飞在空中的鱼，空中的鹰把它们吞吃了；对第三批人说，他们看见一只猫在地下室，一只猫头鹰在角落里，互相对视；对第四批人说，他们看见光中的圣言，被一道闪亮的光辉包围，它上面还有一道彩虹。

⑻他们不能看见彼此，因为他们眼睛的视力受到流入的颜色的影响。

⑼最后，一位天使从主的天堂而来。他使云升起，以便他们能如同在白天的自然光下那样看见彼此。

⑽左边的那几批人从他们的大门离开圣殿；右边的那几批人则从他们的大门离开圣殿；这位天使把棕榈送给最后一批人，将月桂戴在他们头上；其余的，则什么都没给。

⑾左边的说，我们的神学里面没有任何属灵的东西，属灵的东西只在信仰里面，而信仰里面什么都看不到；属灵的东西不在仁爱里面，不在赦罪里面，不在重生里面，不在圣礼的用途里面，只要思维进入它们。但他们又说，教会的一切事物都是属灵的，只要在它们里面什么都看不到。

⑿他们进一步说，当试图反思教会事物时，我们就像以太中的鹰、气泵下的鸟。

⒀他们说：“你能在抽象的事物、在超越理解力的事物中看到什么呢？

⒁有时，我几乎被说服相信他们是天使；而事实上，他们就像外面闪光的腐烂木头。

⒂在世上，人是双重的；死后所有人都变得单一。在世上，人既有内在感觉，也有外在感觉。这种情况在死后会发生变化。

⒃哪个虔诚而智慧的人不想知道自己死后的人生命运？因此，基本原则已经揭示了，他若愿意，就可以从基本原则中知道这一点。

⒄凡在地狱里的人，其快乐都是伤害邻舍、亵渎神；这快乐来源于他们的内心或意愿。然而，他们会受到惩罚的约束，不去照他们的快乐行动。

⒅凡在天堂里的人，其快乐都在于向邻舍行善，祝福神，事实上来自内心或意愿，同时通过行为。

⒆人的内层就是他的灵，灵的内层就是他的意愿；意愿的内层就是他的爱，爱的内层就是他的快乐。一切都照着快乐而联合。

⒇联合取决于气味，这一点将在一个特别难忘的记事中说明。

9.关于气味

⑴(地狱里的气味)就像各种野兽的臭味，像老鼠、猫、狗、狐狸、狼、豹、熊、虎或猪的臭味；此外还像这些野兽和人类的排泄物的恶臭；又像死水和沼泽、各种尸体、各种腐烂物质、厕所、尿池、蛇、渣滓、呕吐物的臭味，像各种山羊的气味。他们用鼻子嗅这些气味，把眼睛投向散发这些气味的地方。当闻到婚姻的气场时，他们就会感到恶心，或变得好色。

⑵天堂里有香草、各种树木、苹果、梨、橙子、橄榄和葡萄散发的香味。有一种气味如同从它们的叶子、各种谷物，以及各种各样的葡萄酒和葡萄汁发出来。有一种香味则如同从新烤的面包和蛋糕、各种鲜花、树林和森林中各种有用的树木，以及蜂蜜发出来。有一种芳香则如同从乳香和其它各种成分发出来。婴孩和天使的气场在天上就变成这些馨香。

⑶地上的野兽照着它们的气味联合；它们靠气味知道自己的同类，同样靠气味知道自己的敌人。它们靠气味知道自己的食物。蜜蜂靠嗅觉飞行，蝴蝶同样如此。

⑷地狱居民躲避天堂的馨香，天堂居民则躲避地狱的恶臭。由于这个原因，地狱里的一切住处都是关闭的。因此，以色列人被吩咐将他们的排泄物扔到营外，并埋在那里。当地狱里的住所被打开时，它们会引起恶心和呕吐的欲望；我亲身经历过好几次。地狱的恶臭在他们的鼻子闻来是香的；相反，天堂的香气闻上去却是臭的。认同和反感由此产生。人在身体中感受不到这些，因为主为了联合的缘故而把它们除去了。外在事物也将这些变成香气，内在事物被它们包裹并封闭起来。

⑸以下气味并不令人讨厌，即羔羊、绵羊、牛犊、牛、马、骡子、大象、骆驼、雄鹿、鸡、天鹅、鸽子和其它鸟类发出的气味。

⑹在矿物界，没有一个物体不散发出一种气味；事实上，它以一种无法触摸的细微粉末的形式发出气味，这种粉末浸透种子。在植物界，没有一个物体不散发出气味。这种气味由脂肪和盐水性质的颗粒组成，这些颗粒与水蒸气同时发出。在动物界，也没有一个物体不呼出气味。对此，可参看前文。

⑺气味或香味无非是一种烟雾，由从各种物质中分离出来的最微小的物质组成。这种分离持续进行，损失则通过添加新的颗粒来弥补。如此被抛出去的颗粒就成为其主体的挥发性的氛围或气场。这一点从磁铁和狩猎的狗很清楚地看出来，这些狗靠气味来追逐野兔、雄鹿和不同种类的猎物。论到耶和华，我们读到，祂从祭物中闻到了安息的气息。

⑻那些(在灵界)看似萨蒂尔(注：古希腊神话中半人半羊的神，淫欲的代表)的人会嗅出妓女，也就是妓女的气味；那些看似狐狸的人嗅出狡猾和诡计的气味；那些看似豹子的人嗅出狡诈者的气味；那些看似黑豹的人则嗅出杀人犯和刺客的气味，他们喜欢复仇；等等。

⑼马靠其气味把头转向那些因真理而理性的人，但把尾巴转向那些基于谬误进行推理的人。那些像狗一样的人则闻到奢侈者的气味，等等。

⑽所有在地狱里的人都背对天堂，忍受不了那里的一丁点气味。他们若感受到婚姻的气场，就会勃然大怒，若不转身离开，就会陷入昏迷；他们在听到关于主的任何话时，也是如此。从人们的外在来看，情况就不同了，因为他们的外在和内在之间有一道屏障。

⑾每个人的气味都像一个基本气场，他在这个气场中可以自由呼吸；每个人都在这个气场后面气喘吁吁，而一进去，他就是他自己。

⑿强盗和海盗的地狱闻上去就像牛羊的尸体；杀人犯和刺客的地狱闻上去像人类的尸体；鸡奸者的地狱也是如此。这种恶臭对他们来说是宜人、芬芳和芳香的，在他们胸中就像甜蜜的盛宴，在他们头脑中则像葡萄酒的高贵气息。他们张开鼻孔和嘴巴吸入这种恶臭，在他们逃离某种天堂气味后，这种恶臭使他们精神焕发。

⒀有一次，我看到一个像豹子一样的狡猾魔鬼登上了一座高山，那里有被橄榄树的篱笆围起来的属天天使；他吸了一口充满那种气味的气息之后，就全身痉挛，所有关节僵硬，像蛇一样扭动，一头栽了下去。后来，他的同伙把他扶起来，带到一个洞穴里；他吸入自己的气味，才在那里苏醒过来。

⒁又有一次，我看见一个魔鬼是如何在地狱里被他的同伙鞭打的，因为他无缘无故地，如他所说的，塞住鼻子靠近那些处于天堂气味的人，将沾在他衣服上的一些香气带了回来。

⒂在圣言中，气味表示感知。

10.神或耶和华的存在

⑴我们读到：我是首先的和末后的，是阿拉法和俄梅戛，是初和终，是昔在今在以后永在者；我们生活、动作都在乎祂；我从我自己创造万有。一切事物都来自祂，因此，一切事物都在祂里面，一切事物都必须转向祂，如同地面转向与它相对的东西。那些转身离开的人的确来自神，但不在神里面；他们可以说从地面上被抢走了；他们绕着圆圈旋转，渴望成为神。

⑵神的本质是爱和智慧，并通过这两者而为全能和全在。祂就像这个世界的太阳，通过这太阳创造了自然宇宙；就身体而言，我们就在这宇宙中生活；这太阳的本质是热和光；它的能力和存在是靠这两者实现的。

⑶神是被造宇宙的太阳；从祂发出的热是爱，光是智慧。

⑷祂的存在尤其是没有空间的无垠和没有时间的永恒。

11.关于救赎

⑴主作为最伟大的先知承受十字架受难，以便祂可以担当百姓的罪孽。像先知一样，关于他们，可参看《真实的基督教》126节。

⑵祂的一切苦难都表示犹太人如何诋毁和歪曲圣言。

⑶十字架受难也是最后的试探，祂通过这试探荣耀了祂的人身。

⑷救赎不在于这次受难，而在于征服地狱，将地狱和天堂里的一切都安排得井然有序。

⑸救赎将在后面它自己的难忘记事中得以论述。

12.关于主

⑴在基督里，人是神，神是人。

⑵父自己为一。

⑶看见子的，就看见了父；祂在父里面，父在祂里面。

⑷凡我的都是你的，你的都是我的；因此，父的一切神性都在子里面，子的一切人性都在父里面。

⑸由此可知，在主神救主里面，神是人，人是神。所以父神取得人性，因此主神就是救主，也是父。

⑹父是救主，这一点从以赛亚书明显看出来：

亚伯拉罕虽然不认识我们，以色列也不承认我们，你却是我们的父；耶和华啊，你是我们的父，我们的救赎主；你的名从万古而来。(以赛亚书63:16)

又：

有一婴孩为我们而生，有一子赐给我们；祂名称为神、勇士、永在的父。(以赛亚书9:6)

在主祷文，我们读到：

我们在天上的父，愿人都尊你的名为圣，愿你的国降临。(马太福音6:9-10; 路加福音11:2)

也就是说，我们的神和父，愿人都尊你的人身为圣，愿你的国降临。

⑺父的名是指人身，这一点从主的这些话明显看出来，即：父啊，荣耀你的名，也就是说，荣耀你的人身，只有这样你的国才会降临。

⑻在天上，一个名字只表示某个人的品质；因此，那里的所有人都照其品质而得名，这与在自然界的做法截然不同。父神的品质在祂的人身里面；否则，没有人会知道神性的品质，因为神性是无限的。

⑼这一点从主的这些话如此明显地看出来：

凡父所赐给我的人，必到我这里来。(约翰福音6:37)

从今以后，你们认识父，并且已经看见祂。(约翰福音14:7)

⑽每个人都能指着自己的灵魂和自己的身体说这些话，即：你的一切都必到我这里来；我的一切都是你的，你的一切都是我的；看见我的，就看见了你，等等。如果人就其身体而言被称为父，那么他就其灵魂而言也是父。

⑾因为在主里面，神和人，或神性和人性如同一个位格，就像灵魂和身体是一个人，正如整个基督教界从《亚他那修信经》中所接受的教义所说的。

⑿由此明显可知，主为何指着在祂人身里面的祂自己说：

我在父里面，父在我里面。我对你们所说的话，不是凭着自己说的，乃是住在我里面的父，祂做工作。(约翰福音14:10)

**真实的基督教附录**

Coronis (An Appendix to True Christian Religion)

(1771年)

**史 威 登 堡**

一滴水 译

(2023.10)

I.时代的完结

II.最后的审判

III.主的降临

IV.恢复，新教会：它的品质

1.主耶和华(Jehovih)的显现

2.早晨，或兴起

3.白天，或发展

4.晚上，或荒废

5.黑夜，或完结

6.主的降临

7.最后的审判

8.新天堂

9.新教会

10.救赎

11.神迹

**概 述**

1.自创世以来，这个地球上有四个教会：第一个被称为亚当教会，第二个被称为挪亚教会，第三个被称为以色列教会，第四个被称为基督教会。

2.每个教会都有四个时期，或连续状态；它们在圣言中由“早晨”、“白天”、“晚上”和“黑夜”来表示。

3.每个教会都有状态的四个连续变化；其中第一个变化是主耶和华(Jehovih)的显现和救赎，这时是它的早晨或兴起；第二个变化是它的教导，这时是它的中午或发展；第三个变化是它的衰落，这时是它的晚上或荒废；第四个变化是它的结束，这时是它的黑夜或完结。

教会结束或完结之后，主耶和华(Jehovih)就显现，并对前一个教会的人施行一次审判，把善人与恶人分离，将善人朝自己提入天堂，将恶人从祂自己那里转到地狱。

这些事以后，祂从提升向自己的善人中形成一个新天堂，从远离祂自己的恶人中形成一个新地狱；祂在这两者里面建立秩序，以便它们可以在祂的掌控之下，并永远服从祂；然后，祂通过这新天堂在地上逐渐开创并建立一个新教会。

主耶和华(Jehovih)从这个新天堂获得并产生地上的一个新教会；这个过程通过来自祂口中或圣言的启示，以及灵感而进行。

4.摩西在《创世记》头几章描述了在第一个教会，或上古教会，也就是亚当教会相继发生的状态的这些周期性变化；但他是通过天上的代表，以及属于世界并与属灵事物相对应的其它事物来描述的。

5.创世记，以及摩西五经其余经卷的各处也描述在第二个教会，或古教会，也就是挪亚教会相继发生的状态的周期性变化。

6.摩西五经，后来的《约书亚记》、《士师记》、《撒母耳记》、《列王纪》，以及先知书还描述了在第三个教会，也就是以色列教会相继发生的状态的周期性变化。

7.新旧约圣言描述了在第四个教会，也就是基督教会相继发生的周期性变化；福音书、使徒行传和使徒书信具体描述了它的兴起或早晨；头三个世纪的教会历史描述了它朝正午的发展；接下来的几个世纪的历史描述了它的衰落或晚上；启示录则描述了它的荒废，甚至完结，也就是黑夜。

8.这四个教会之后，一个新教会将兴起，它将是但以理书和启示录，以及主亲自在福音书中所预言，并且使徒们所期盼的真正的基督教会。

9.教会逐渐从信之真理和仁之良善中衰落，它也在同等程度上从对圣言的属灵理解和真正意义中衰落。

10.因此，教会在同等程度上离开主，并把祂从自己那里移除。

11.这一切发生到何等程度，教会就在何等程度上接近结束。

12.信之真理或真正的仁之良善荡然无存的时候，就是教会结束的时候。

13.这时，教会陷入虚假和由此而来的邪恶，并陷入邪恶和由此而来的虚假。

14.因此，地狱从离世的人中增长，以至于向天堂上升，并遮挡在天堂和教会之间，就像遮挡在太阳和大地之间的乌云。

15.这种遮挡阻止了教会的人获得任何信之真理，从而获得任何真正的仁之良善；相反，取而代之的是被歪曲的真理和被玷污或掺假的良善，这样的真理本身是虚假，这样的良善本身不是良善。

16.然后，自然主义和无神论一起涌入。

17.教会的这种状态在圣言中以“荒废”、“荒凉”和“完结(consummation，经上或译为满盈，结局等)”来表示和描述。

18.当荒废持续的时候，并且完结发生之前，主的降临，也就是主的救赎就会宣布，之后便有一个新教会。

19.在以色列教会仍然存续期间，先知书中圣言的许多经文就宣布了这三点。

20.主的降临。

21.救赎。

22.一个新教会。先知圣言几乎处处论述了荒废和完结，还论述了最后的审判，主的降临，一个新教会和救赎。

23.特别是救赎，拯救唯独通过救赎实现，它是由成肉身的神，也就是我们的主耶稣基督完成的。

24.救赎的第一部分是彻底征服地狱。

25.救赎的第二部分是把恶人与善人分离，将恶人扔进地狱，将善人提入天堂。

26.最后，按秩序排列地狱里的一切，也按秩序排列天堂里的一切。

27.然后同时教导将属于信的真理和将属于仁的良善。

28.从而建立一个新教会。

29.救赎的最后和有效的原因是人的重生和由此而来的拯救。

30.主因是唯一的救赎主，故是唯一的重生者，因而是唯一的救主。

31.主不能通过祂的第一次降临和随后实施的救赎形成一个基督徒的新天堂，并从中形成一个新教会，因为当时还没有基督徒，但他们通过使徒们的传道和书信逐渐产生。

32.后来祂也不能，因为从一开始就有如此多的异端邪说涌出来，以至于几乎没有任何信之教义在自己的光中出现。

33.最终，随着时间推移，使徒教义越来越被撕裂、拆散，并被可憎的异端玷污或掺杂。

34.这种情形由福音书、但以理书，以及先知书中的“行毁坏可憎的”、“从没有，将来也不会有的灾难”、“日月星辰的昏暗”来表示，同样由启示录中的“龙”和其它许多事物来表示。

35.主预见了这些事，故由于拯救人类的必要性，祂应许祂会再次降世，实现救赎，并建立新教会，该教会将是真正的基督教会。

36.主亲自预言了祂的第二次降临，使徒们经常发关于它的预言，约翰在启示录中则公开预言了。

37.约翰以同样的方式在启示录中发出关于“新耶路撒冷”所表示的新教会的预言。

38.这第二次救赎实现的方式与第一次的一样(对此，参看23-30节)。

39.也是为了教会之人的重生和由此而来的拯救，作为其最后和有效的原因。

40.迄今为止一直使基督教会荒凉，最终使它完结的虚假主要是这些：

41.他们远离了使徒们所传讲的对主的敬拜，也远离了对祂的信。他们将圣三一与主分离，并将它转化为永恒的三个神性位格，因而转化为三神。

42.他们把得救之信分散到这三个位格当中。

43.他们将仁和善行与那信分离，因为不同时拯救人。

44.他们从那唯信中演绎出称义，也就是罪的赦免，重生和得救，与人的合作无关。

45.他们否认人在属灵事物上的自由意志，因而断言唯独神在人里面运作，而人那一方什么都不做。

46.由此必然产生预定论，而预定论废除宗教。

47.他们判定，十字架受难就是救赎。

48.虚假从这些异端中大量喷发出来，以至于没有一个纯正真理不被歪曲，因而也没有一个纯正良善不被玷污或掺假。

49.教会对此一无所知，也无法知道它的荒凉和完结，直到主在名为《真实的基督教》这部著作中所宣告的神性真理在光中被看到并得到承认。圣言被如此模糊并变暗，以至于连一个真理都不再出现于其中。

50.由于许多原因，这新基督教会没有像以前那样通过任何神迹被建立。

51.但取而代之的是，圣言的灵义被揭示，灵界被披露，天堂和地狱的性质得以显现；还揭示，人死后仍作为一个人活着；这些事超越了一切神迹。

52.如今主正在建立的这新教会，也就是真正的基督教会，将存到永远，这可从新旧约圣言得到证明；而且它自创世时起就已经被预见；它将是之前四个教会的王冠，因为它将拥有真信仰和真仁爱。

53.这个新教会将有属灵的平安，也就是“荣耀”，还有生命的内在赐福，这也可从新旧约圣言得到证明。

54.这些事物将为了与主，并通过祂与父神的结合而存在于这个新教会中。

55.邀请整个基督教界进入这个教会；值得接受主的一个劝诫，祂自己已经预言，祂将为了该教会而降世，并来到该教会。

**最后，关于奇迹**

1.主降临之前，奇迹在教会施行，是因为那时人们都是外在或属世的，若不通过奇迹，就无法被引到他们的代表性敬拜。在埃及，在旷野，在迦南地，甚至直到现在所施行的奇迹将被列举出来。然而，它们从来没有对世人产生过影响。

2.主降临之后，当人从外在变得内在时，当能够知道的官能被赋予人时，奇迹就被禁止了。此外，如果这种官能受到阻碍，那么人将变得比以前更外在。

3.奇迹会废除真正的神性敬拜，引入以前的偶像崇拜；如许多世纪以前所发生的那样。然而，后者并不是神迹，而是古代的术士所施行的那种奇迹。

4.如今取代奇迹所发生的是，主自己的显现、进入灵界，以及那里直接来自主的光在诸如系教会内层事物的那类事物上的光照。不过，最重要的是圣言灵义的打开，主在灵义中处于自己的神性之光。

5.这些启示不是奇迹；因为每个人就其灵而言，都在灵界，只是没有与他在自然界中的身体分离；然而，我却有某种分离，尽管只是在我心智的理解力部分方面分离，在意愿方面没有分离；至于灵义，主通过灵义而与所有以在那光中的信靠近祂的人同在，并通过灵义而在人的属世之光中。

**真实的基督教附录1**

1.诚然，名为《真实的基督教》这部著作已经论述了这三个主题，即时代的完结、主的降临和新教会。它们之所以有一个续，是因为迄今为止，没有人知道什么是时代的完结，为何主的第二次降临必须发生，或一个新教会即将到来；然而，先知和使徒圣言都论述了这三个主题，启示录则充分论述了它们。旧约的先知圣言论述了这三个主题，这一点向我清楚显明了，因为我被恩准通过灵义将它打开了；同样，被称为启示录的新约的先知部分也论述了它们；它们也在福音书和使徒圣言中，这一点从下面的经文清楚看出来。由此可知，若没有关于时代的完结、主的第二次降临和新教会的知识，圣言可以说是关闭的；只有知识才能打开它；这些知识就像打开门让人进来的钥匙。当圣言是这种情况时，隐藏于其中，如同隐藏于海底的宝藏就会呈现在眼前；因为圣言的最底层只有宝藏。在这个附录或续中，我将以如在著作本身中那样的方式在前面加上概述，这些概述将从圣经中得到证实，并根据理性进行说明。

注：1.该附录在《真实的基督教》这部著作的15, 177, 343, 485, 627和758节是承诺了的。

**第一个命题**

2.(1)自创世以来，这个地球上有四个教会：第一个被称为亚当教会，第二个被称为挪亚教会，第三个被称为以色列教会，第四个被称为基督教会。自创世以来，这个地球上有四个教会，这一点明显可见于但以理书；首先从尼布甲尼撒梦见的大像明显看出来，然后从海中上来的四个兽明显看出来。关于尼布甲尼撒梦见的大像，我们读到：

但以理说，王啊，你正观看，看哪，有一个大像，这像的外表极佳，站在你面前，样貌甚是可怕。这像的头是精金的，胸膛和膀臂是银的，肚腹和大腿是铜的，小腿是铁的，脚是半铁半泥的。你正观看，直到一块非人手凿出来的石头打在这像半铁半泥的脚上，把脚砸碎。于是铁、泥、铜、银、金都一同砸得粉碎，成如夏天禾场上的糠秕，被风吹散，无处可寻。打碎这像的石头变成一个大磐石，充满全地。在这些日子，天上的神必兴起一个永不被毁的国，祂的国必不归给别的百姓，却要打碎灭绝那一切国，它必存立到永远。(但以理书2:31-35, 44)

这个梦并非表示这个地球上的四个政治王国，而是表示四个教会，它们要一个接一个地到来，这一点可从以下考虑明显看出来：

(1)一个接一个的这些王国在地球上根本不存在。

(2)神性圣言在其核心处并不论述世上的王国，而是论述教会，教会构成神在地上的国。

(3)由于经上说，天上的神必兴起一个永不被毁的国，一块非人手凿出来的石头变成一个大磐石，充满全地。

(4)还由于在新旧约圣言中，主救主耶稣基督被称为“石头”和“磐石”，所以很明显，这段经文中的最后一句话表示祂的国。

(5)此外，圣言的无数经文以“金”、“银”、“铜”和“铁”来描述教会的状态；以“金”来描述它在爱之良善上的属灵状态，以“银”来描述它在智慧之真理上的属灵状态，以“铜”来描述它在仁之良善上的属世状态，以“铁”来描述它在信之真理上的属世状态，这一点从《揭秘启示录》中的圣言(913节)和别处可以得到证实。

因此，第一个时代的智者知道金属的含义，他们将一个接一个到来、从第一个到最后一个的时代比作四种金属，称第一个时代为“黄金”，第二个时代为“白银”，第三个时代为“青铜”，第四个时代为“黑铁”；他们根据良善和真理如此描述它们；由于真正的良善和真理只源于天上的神，所以他们根据教会与生活在那些时代的人的状态来描述它们；王国在公义和公平上的一切文明状态都从这些状态并照着这些状态而存在、兴旺和存活。
在新旧约圣言中，主救主耶稣基督被称为“石头”和“磐石”，这一点从下面的经文明显看出来。从这些经文可以看出，祂被称为“石头”，以赛亚书：

主耶和华(Lord Jehovih)如此说，我在锡安放一块试验的石头，是宝贵的房角石，稳固的根基；信靠的人必不着急。我必以公平为准绳，以公义为线砣。(以赛亚书28:16-17)

撒迦利亚书：

耶和华必眷顾自己的羊群。房角石从祂而出。(撒迦利亚书10:3-4)

诗篇：

匠人所弃的石头，已成了房角的头一块。(诗篇118:22)

马太福音等：

匠人所弃的石头，已成了房角的头一块，你们在经上没有读过吗？(马太福音21:42; 马可福音12:10-11; 路加福音20:17,18; 以赛亚书8:14-15)

彼得前书：

你们来到主面前，主乃活石，固然是被人所弃的，却是被神所拣选的；你们自己也就像活石，被建造成为灵宫；因此经上说，我把所拣选、所宝贵的房角石安放在锡安，信靠祂的人必不蒙羞。(彼得前书2:4-6)

以弗所书：

你们被建造在使徒和先知的根基上，其房角石是耶稣基督，靠着祂，整座建筑连接得紧凑，渐渐成为在主里的圣殿。你们也靠祂同被建造，成为神在灵里的住处。(以弗所书2:20-22)

使徒行传：

耶稣基督是匠人所弃的石头，是那成了房角石之头一块的；因着别人，并无拯救。(使徒行传4:11-12)

从圣言中的这些经文明显看出，主被称为“磐石”，申命记：

耶书仑肥胖了，就踢跳，便离弃造他的神，轻看救他的磐石。(申命记32:15, 18, 30)

撒母耳记：

以色列的神说，以色列的磐石向我说。(撒母耳记下23:3)

诗篇：

耶和华我的磐石，我的救赎主啊，愿我口中的言语蒙悦纳。(诗篇19:14)

又：

他们追念神是他们的磐石，至高的神是他们的救赎主。(诗篇78:35)

哥林多前书等：

他们都喝了灵水，因为他们是从灵磐石喝的；那磐石就是基督。(哥林多前书10:4; 出埃及记17:6)

从上述经文很明显地看出，打碎这像、变成一个大磐石、充满全地、祂的国必存立到永远的“石头”表示我们的主耶稣基督。

3.但以理书以从海中上来的四个“兽”来描述地上的这四个教会；对此，经上记着：

头一个像狮子，有鹰的翅膀；我正观看，直到兽的翅膀被拔去，它从地上被扶起来，用两脚站立，像人一样，还给了它人的心。后来，看哪，另有一兽如熊，就是第二兽，它半身侧立；口齿间有三根肋骨；有吩咐这兽的话如此说，起来吞吃多肉。这些事以后，我观看，就看见另有一只兽像豹，背上有四个翅膀，像鸟的翅膀；这兽有四个头，还给了它权柄。此后，我在夜间的异象中观看，看哪，第四兽可怕可惧，极其强壮，有大铁牙，吞吃嚼碎，剩下的用脚践踏。这兽与它前面所有的兽不同，它有十只角。我正在观看，直到宝座设立，上头坐着亘古常在者；要行审判，案卷都展开了。看哪，有一位像人子的，驾着天云而来。祂得了权柄、荣耀、国度；所有人民、民族和语言都敬拜祂；祂的权柄是永远的，不能废去，祂的国必不灭亡。(但以理书7:3-7, 9-10, 13-14等)

这些兽以同样的方式表示并描述了那四个教会，这一点从那里的所有细节(下文会按顺序展开这些细节)明显看出来，尤其从那里的最后一句话看得更明显，即：在那四个兽之后，人子将到来，祂要得不能废去、必不灭亡的权柄和国度；“变成一个大磐石，充满全地的石头”也表示祂，这可从前文看出来(2e节)。

圣言同样以“兽”(注：beast，经上或译为牲畜)，以及“金属”来描述教会的状态，这一点从无数经文明显看出来，我在此只引用其中一些经文，如下，诗篇：

你使有益的雨降下；你坚固你疲乏的产业；走兽**1**(即你的会众)住在其中。(诗篇68:9-10)

又：

森林里的一切野兽都是我的，千山上的牲畜是我的；山中的飞鸟，我都知道；野地的走兽也都属我。(诗篇50:10-11)

以西结书：

亚述曾是黎巴嫩的一棵香柏树，极其高大；空中所有的飞鸟都在他的枝干上搭窝，田野所有的走兽都在他的枝条下生产，所有大民族都居住在他的荫下。(以西结书31:3, 5-6, 13; 但以理书4:7-13)

何西阿书：

当那日，我必为他们与田野的走兽和空中的飞鸟立约，我要永远聘娶你。(何西阿书2:18-19)

约珥书：

要欢喜快乐；田野的走兽啊，不要惧怕，因为沙漠的居所必满了青草。(约珥书2:21-22)

以西结书：

人子啊，你要对各种羽族的鸟和田野的各走兽说，你们聚集来赴我摆在以色列群山上的祭筵；我要在列族中赐予我的荣耀。(以西结书39:17, 20-21)

诗篇：

仇敌辱骂耶和华；不要将你斑鸠的灵魂交给野兽。(诗篇74:18-19)

以赛亚书：

耶和华招聚以色列被赶散的；我田野的一切走兽啊，你们都来。(以赛亚书56:8-9)

马可福音：

灵就催促耶稣，使祂出来旷野去；祂与野兽同在一处，且有天使来伺候祂。(马可福音1:12-13)

祂不是与野兽，而是与魔鬼同在一处，与魔鬼争战并征服他们；更不用提其它上千处经文了，《揭秘启示录》引用了一部分(567节)。此外，众所周知，在圣言中，主自己被称为“羔羊”，也被称为“狮子”；同样，圣灵以一只“鸽子”来代表；表示字义上的圣言的基路伯看上去就像以西结书和启示录中的“四个兽”；承认主是他的神和牧人的教会之人被称为“绵羊”；而另一方面，不承认祂的人被称为“山羊”和“龙”；后者的会众以在但以理书的那种方式被描述为：

从海中上来的兽像豹，脚像熊的脚，口像狮子的口。(启示录13:1-2)

这些对比来源于灵界，在那里，天使和灵人的一切情感和由此而来的思维在远离他们的地方都表现为走兽，这些走兽也以一种在各个方面类似于自然界走兽形式的形式出现；对良善之爱的情感表现为温驯的走兽和良善的功用，而对邪恶之爱的情感则表现为凶猛的走兽和邪恶的功用。正因如此，圣言经常提到“走兽”，它们在灵义上表示情感、倾向、感知和思维。从这些考虑明显可知以下经文中的“受造物”(注：creatures)表示什么：

耶稣吩咐门徒往全世界去，向一切受造物传福音。 (马可福音16:15)

哥林多后书：

若有人在基督里，他就是新受造物；旧事已过，一切都变新了。(哥林多后书5:17)

启示录：

这些话是那为阿们的，为诚信真实见证的，神的受造物之始说的。 (启示录3:14)

此处“受造物”表示那些能被新造，也就是能重生，从而成为主的教会之人。

注：1.在这段经文中，“走兽”是希伯来语的字面意思，也就是希伯来语；但在此处被用来比喻“你的会众”。

4.这个地球上曾有四个教会，第一个在大洪水之前，被称为亚当教会；第二个在大洪水之后，被称为挪亚教会；这个教会之后的第三个被称为以色列教会；如今存在的第四个被称为基督教会，这一点将在下文分别解释它们每一个时进行说明。

5.(2)每个教会都有四个连续状态或时期；它们在圣言中由“早晨”、“白天”、“晚上”和“黑夜”来表示。前面提到的那些教会当中的每一个教会都有四个连续状态或时期，这一点将在下文进行说明，下文会依次论述其中的每一个。之所以用时间的交替来描述它们，是因为生在教会，或教会在其中已经开始的每个人都首先进入教会的光，就是诸如黎明和早晨的那种光；后来，他发展到它的白天，爱其真理的人甚至发展到正午；如果那时他停在路上，没有发展到春夏之热，那么他的白天就会朝晚上衰落，最终就像夜间的光，这光会逐渐变暗；然后他在教会属灵事物上的聪明就变成冷光，就像冬季白天的光，这时他的确看见站立在他家附近，或花园里的树木，但这些树既没有叶子，也没有果实，因而像光秃秃的树干。因为教会的人从早晨发展到白天，是为了他可以通过理性之光被改造和重生，这只能通过按照主在圣言中的诫命生活来实现。若非如此，他的光就会变暗，成为黑暗、幽暗；也就是说，与他同在的光之真理变成虚假，虚假则变成看不见的邪恶。让自己重生的人则不然；黑夜不会临到他，因为他在神里面行走，因而不断处于白天；死后当与天上的天使联系在一起时，他也完全进入白天。启示录中关于新耶路撒冷，也就是新教会，即真正的基督教会的这些事就是这个意思：

那城不需要日头或月亮照耀它；因为神的荣耀必光照它，羔羊就是它的灯；得救的列族要在它的光里行走；那里没有黑夜。(启示录21:23-25; 以西结书32:8; 阿摩司书5:20; 8:9)

在圣言中，“早晨”、“白天”、“晚上”和“黑夜”表示教会的连续状态，这一点从以下经文明显看出来，马可福音：

你们要警醒；因为你们不知道家主什么时候来，或晚上、或半夜、或鸡叫、或早晨。(马可福音13:35; 马太福音25:13)

此处论述的主题是时代的完结和那时主的降临。撒母耳记：

以色列的神说，以色列的磐石向我说；祂必像晨光，如无云的清晨。(撒母耳记下23:3-4)

启示录：

我是大卫的根和后裔，是明亮的晨星。(启示录22:16)

诗篇：

早晨一出现，神必帮助她。(诗篇46:5)

以赛亚书：

他从西珥呼问我说，守望的啊，夜里如何？守望的啊，夜里如何？守望的说，早晨来到，黑夜也来。(以赛亚书21:11-12)

以西结书：

这地的居民哪，结局临到你；时候到了，日子近了。看哪，那日子！看哪，已来到！早晨已经发出。(以西结书7:5-7, 10)

撒迦利亚书：

必有一日是耶和华所知道的；不是白昼，也不是黑夜；因为到了晚上时才有光。(撒迦利亚书14:7)

以赛亚书：

晚上时分，看哪，有惊吓；未到早晨他就没有了。(以赛亚书17:14)

诗篇：

晚间虽整夜哭泣，早晨却有歌唱。(诗篇30:5)

但以理书：

甚至到二千三百个晚上和早晨；然后圣所才能正宗化过来；晚上和早晨的异象是真的。(但以理书8:14, 26)

西番雅书：

耶和华早晨在光中施行审判；祂不会间断。(西番雅书3:5)

耶利米书：

耶和华如此说，如果你们能废弃我所立白日的约和黑夜的约，使白日黑夜不按时轮转，那么我与我仆人大卫立的约也就能废弃。(耶利米书33:20-21, 25)

约翰福音：

耶稣说，趁着白日，我必须作神的工；黑夜来到，就没有人能作工了。(约翰福音9:4)

路加福音：

在这一夜，两个人在一张床上，一个被接去，一个被撇下。(路加福音17:34)

这些经文论述了时代的完结和主的降临。由此明显可知，“必不再有时间了”(启示录10:6)是什么意思，即：教会不会有早晨、白天或晚上，只有黑夜；同样明显可知“一载二载半载”(启示录12:14; 但以理书12:7)是什么意思；以及“日期满足的时候”(以弗所书1:10; 加拉太书4:4)是什么意思。

6.(3)每个教会都有状态的四个连续变化；其中第一个变化是主耶和华(Jehovih)的显现和救赎，这时是它的早晨或兴起；第二个变化是它的教导，这时是它的白天或发展；第三个变化是它的衰落，这时是它的晚上或荒废；第四个变化是它的结束，这时是它的黑夜或完结。每个教会都有这四个连续状态，在圣言中，这些状态由“早晨”、“白昼或白天”、“晚上”和“黑夜”来表示，这在前面已经说明。上述四个教会中的每一个教会都经历了这些状态，这一点将在下文得到充分证实，下文会依次论述每一个；然后，主耶和华(Jehovih)的显现和救赎是它的“早晨”；教导是它的“白天”或进入光明的发展；衰落是它的“晚上”或荒废；它的结束则是它的“黑夜”或完结。在圣言中，历史和预言部分处处都论述了状态的这四个变化。

7.神造每个人所进入的秩序是这样：婴儿期之后，他就可以成为一个人。因为刚出生时，他只是一个人的外在形像或形式，那时不像刚出生的野兽就是一只野兽那样是一个人；但只要他在其心智或灵，在智慧和爱上从内在得到完善，就会成为一个人。一个人就像一棵树，这树首先从种子长成一棵幼苗，当它长得越来越高时，就会发出枝条，从这些枝条又长出细枝，并不断披上叶子；当它成熟(这发生在它的中年)时，就开花、结果；它在每个果实中都存下种子，这些种子被撒到地里，就像进入了子宫，然后长成类似的树，从而长成园子。你若愿意相信，这人死后仍拥有这个园子；他就住在其中，每天都因看见它并享受它的果实而快乐。大卫诗篇以这些话描述这样一个人：

他要像一棵树栽在溪水旁，按时候结果子，叶子也不凋零。(诗篇1:3; 以及启示录22:1-2)

但生在教会的人不是这种情况；当度过他的早晨，并进入白天的第一缕光时，他由此变得理性，然后停下来，不结果实；这样一个人就像，或可能像一棵枝繁叶茂，却不结果的树；这树会从园子中被连根拔除，枝条被砍掉，树干则用斧头或锯子劈成碎块，然后整棵树一点一点地被扔进火里。他的理性之光变得像冬天的光；在冬天的光中，树叶首先变黄，然后凋落，最后腐烂。他的理性也可以比作一棵在早春叶子就被虫子吃光的树，同样可以比作被荆棘窒息的庄稼；还可以比作被蝗虫毁坏的植被。原因在于，他的理性是纯属世的，因为它通过感官从世界获取观念，不通过情感和由此而来的感知从天堂获取观念。由于这个原因，他的理性内在没有任何属灵事物；如果他谈论教会的任何属灵事物，那么天使听他的声音，就像听鹦鹉或鹅的声音一样；事实上，他的声音是纯属世的，故是纯动物的，并因内在不是属灵的而不是人类的；因为它只从身体的呼吸，而不从灵的任何呼吸中发出来。这就是没有从属世变得属灵的人；没有人变得属灵，除非他变得理性之后结出果实，也就是通过生活充满仁爱。

8.被称为“早晨”、“白天”、“晚上”和“黑夜”的状态的这四个变化在圣言中论及教会，因为教会由世人组成，一个人就是一个具体的教会，这些人的总体就是那被称为教会的。在这个总体或教会中，那些按照前面(7节)所描述的秩序生活的人就是生命树，也就是良善功用的树；而那些不按照该秩序生活的人是善恶知识树，也就是邪恶功用的树。“晚上”和“黑夜”，或也可说，荒废和完结所论及的人是后者，而不是前者。然而，在下文，这些事将清晰呈现给理性；但在本卷开头作一些初步的观察是合适的，因为在任何人能知道“早晨”表示教会的兴起，救赎在教会兴起之前；“白天”表示新教会进入光明的发展和它的聪明；“晚上”表示该教会从良善和真理中衰落，被称为荒废；“黑夜”表示它的结束和毁灭，被称为完结，等等之前，必须先有知识。

9.教会的结束或时代的完结，是指没有任何真正的真理，因而没有任何真正的良善，或没有任何良善，因而没有任何真理剩下，取代它们的虚假和由此而来的邪恶，或邪恶和由此而来的虚假掌权的时候；这时教会就会有“日期满足”，教会成员就像在黑夜里行走的人，他们看不见在阳光下出现的任何东西，故会怀疑与教会有关的一切，一般怀疑神、天堂和地狱，以及死后的生活；那些确认否认这些事的人和那些时而怀疑，时而肯定的人最终都变成躲避光的人；他们若是牧师，就会在这些主题上为自己获取虚假之光，就是夜里的猫头鹰、猫和老鼠在夜间的黑暗中所拥有的那种光。这光通过他们欲望的活动被他们激发，如同被这些野兽激发

10.(4)教会完结或结束之后，主耶和华(Jehovih)就显现，并对前一个教会的人施行一次审判，把善人与恶人分离，将善人朝自己提入天堂，将恶人从祂自己那里转到地狱。在每个教会即将结束时，主耶和华(Jehovih)都会显现，对那些从它最初建立直到它完结曾生活过的人施行一次审判，这一点将在下文得到证实，那里将分别论述每个教会。事实上，每个人死后都会受到审判；但在一个教会结束时，所有人都被召集在一起，并对他们进行一次总体审判；这是为了让他们可以按天堂的秩序结合，这个过程是通过安排忠信者进入一个新天堂，安排不信者进入新天堂之下的一个新地狱完成的；我们将在下文详细阐述这种安排。

11.审判，也就是每个教会的最后阶段，不是发生在自然界，而是发生在灵界，所有人死后都聚集到灵界；他们显然是照着宗教，因而照着信和爱被召集到天堂的。审判发生在灵界，因为每个人死后都是一个人，不像以前那样是一个物质人，而是一个实质人。每个人的心智或灵就是这样一个人；他在世上所携带的身体只是一个遮盖物，可以说是他已经抛下的空壳，他的灵已经脱离了这个壳。既然正是人的心智或灵在物质身体中，然后要么出于宗教，要么不出于宗教思考，要么支持神，要么反对神，或出于信之真理或出于信之虚假思考，或爱邻舍或恨邻舍，既然物质身体只是服从，那么可知，经历审判，并照其生活的意图和行为或得赏赐或受惩罚的，是心智，心智就是实质人并被称为灵。从这些事很清楚地看出，审判，也就是每个教会的最后阶段，发生在灵界，而不是自然界。

12.对一个过去的教会的所有人施行的审判既总体上也个体地发生，好叫善人可以与恶人分离，善人被提入天堂，恶人则被投入地狱。当一个教会完结时，也就是当它不再处于真理和良善时，如果不是这样的话，其中没有一个人能得救。他不能得救，是因为他不能重生；每个人都通过信之真理和爱之良善重生。

为此，补充以下内容：从教会荒废之时直到它的完结，地狱增长的程度如此之大，以至于遮蔽了整个天使天堂，而使人重生的真理和良善是从主通过天使天堂降到世人那里的。由于这种遮蔽，出于信的思维之真理和出于仁的意愿之良善都无法穿透，除非透过缝隙；穿透过来的东西要么在到达人之前的路上就被扭曲了，要么当它在这个人里面时，被他自己扭曲了；也就是说，真理要么被弃绝，要么被歪曲，良善要么被阻塞或扑灭，要么被玷污或掺假。简言之，一个教会在结束时，可以说被撒旦迷住了。那些以虚假为乐、喜欢邪恶的人就被称为撒旦。

因此，为了避免那时笼罩在每个人头上并威胁到他的彻底诅咒，把自己抬到高处，并且如前所述，甚至涌上天堂的地狱被除去是必要的；它不仅要被抑制，还要被驱散并征服，然后善人与恶人分离，也就是活人与死人分离。这种分离，同时将善人提入天堂，或活人之地，将恶人投入地狱，或死人之地，就是那被称为审判的。这种审判实际上在1757年对现在基督教会的人实施了，这一点在1758年于伦敦出版的一本专门的小著中已经公开宣布并描述了。

13.谁看不到恶人与善人分离的必要性，免得善人传染上致命的邪恶而灭亡？事实上，邪恶通过出生而被植入人性；当教会接近完结时，它越来越从父母那里而天生在孩子里面，就像被称为癌症的恶性疾病，这病会四处传播，并逐渐使健康和有生气的部位感到窘迫。哪个农夫或园丁在看到荆棘、荨麻、蒺藜和蓟生长时，不在播种和耕种玉米和粮食作物之前将其铲除呢？哪个农民在看到他的牧草和青草被虫子或蝗虫吃光时，不挖一条沟，把绿地和荒地分开，从而采取措施保护他的庄稼和绿地呢？哪个牧羊人在看到野兽在他的绵羊牧场附近繁殖增多时，不召集邻近的牧羊人和仆人，用武器或陷阱杀死或赶走这些野兽呢？

哪个国王在看到他首都周围的国家城镇被敌人占领、他臣民的财产被敌人掠夺时，不召集军队驱逐敌人，把赃物还给他们的主人，而且添加上敌人财富的战利品，从而安慰他们呢？

14.(5)这些事以后，主耶和华(Jehovih)从提升向自己的善人中建立一个新天堂，从远离祂自己的恶人中建立一个新地狱；祂在这两者里面建立秩序，以便它们可以在祂的指导之下，并永远服从祂。以赛亚书上记着：

耶和华说，看哪，我造新天新地。(以赛亚书65:17)

又：

我所要造的新天新地怎样在我面前站立。(以赛亚书66:22)

启示录：

我看见一个新天新地，因为先前的天和先前的地已经过去了。(启示录21:1)

彼得后书：

我们照应许，盼望新天新地，有义居在其中。(彼得后书3:13)

迄今为止，任何人都没有想到过别的，只以为在这些地方，“天堂”是指可见的天，即整个苍穹，包括太阳、月亮和星星；这里的“地”是指可居的大地或地球，这些将在最后审判之日灭亡；而事实上，这里的“天”是指天使天堂，“地”是指教会。在先知圣言的各个地方，“地”都表示教会，这一点在《揭秘启示录》(285节)已经充分说明。迄今为止，“新天”和“新地”之所以被理解为可见的天和可居的地，是因为人们对灵界一无所知，因而对天使天堂和先知书的意义一无所知，先知书的意义只具有并储存属灵事物；地的灵义是教会。事实上，当天使们俯视大地时，他们因是属灵的，故什么都看不见，只看见世人中间的教会。

15.当主耶和华(Jehovih)建立一个新天堂和一个新教会时，祂引入秩序，以便它们可以在祂的指导之下，并永远服从祂。这是因为天使天堂和地上的教会一起构成一个身体，该身体的灵魂和生命就是主耶和华(Jehovih)，也就是主我们的救主。整个天使天堂与教会一起也在主面前显为一个人；一个人就在自己灵魂的指导之下，并服从它；因此，整个天堂与教会一起在主的指导之下，并服从祂；因为主在他们里面，他们在主里面(约翰福音14:20; 15:4-5; 17:23, 26)；因此，祂就是那里的全部中的全部。但主在地狱建立的秩序是这样：那里的所有人都可以与天堂里的所有人截然对立；由此明显可知，既然主统治天堂，那么祂也统治地狱，祂通过前者统治后者。

16.此外，对天堂里的一切和地狱里的一切的安排都是最完美的。因为主在每一个教会完结之后所建立的每一个天堂都是三层，即：最高层、中间层和最低层。被提到最高层的，是那些处于对主之爱和由此而来的智慧之人；被提到中间层的，是那些处于对邻舍的属灵之爱和由此而来的聪明之人；被提到最低层的，是那些处于被称为仁爱的对邻舍的属灵-属世之爱，因而处于关于神的信之真理，并照十诫生活的人。这三层天堂构成三个广袤的区域，一个在另一个之上；它们通过由主那里从灵界太阳而出的神性流注而彼此联系。

在那里下面的深处还有地狱所分成的三个广袤区域，它们之间以同样的方式通过经由天堂来自主的流注而具有一种联系。天堂里的一切事物的紧密而不可分割的结合，和地狱里的一切事物的紧密而不可分割的结合，都是通过这些联系而实现的；但在地狱，这是一种对邪恶之爱的一切欲望的结合，而在天堂，这是一种对良善之爱的一切情感的结合。天堂凭这种结合而像一个坐在有各种宝石制成的花环围绕的宝座上的主；而地狱则像一个坐在有毒蛇、大蛇和毒虫缠绕的座位上的魔鬼。从对两者的这种有序安排可知，两者都在主的指导和掌控之下，直到永远。

17.众所周知，为使任何事物都是完美的，必须有一个秩序井然的三位一体，一个在另一个之下，以及它们之间的一种联系；这三位一体必须构成一体，就像一根柱子，其顶部是柱头，下面是光滑的柱身，再下面是柱座。这样一个三位一体就是人：他的最高部分是头，中间部分是身体，最低部分是脚和脚底。在这方面，每个王国都像一个人；它必须有一位国王作为头，有管理者和官员作为身体，有自由民和仆人作为脚和脚底：教会也一样，它必须有戴帽子的大主教、教区牧师和他们下面的助理牧师。世界本身若没有依次到来的三样东西，即早晨、中午和晚上，以及每年的春、夏、秋，也无法持续存在；春天播种，夏天发芽开花，秋天结果；但黑夜和冬天无助于世界的维持和稳固。

由于每一个完美的事物都必须是一个三位一体，才能成为一体，并紧密结合在一起，所以每个世界，即灵界和自然界都是由三种大气或元素构成的，并靠它们持续存在；其中第一种直接围绕太阳，被称为灵气；第二种在这种灵气之下，被称为以太；第三种在这两者之下，被称为空气。在自然界中，这三种大气是属世的，本身是被动的，因为它们是从一轮纯然为火的太阳发出的；但在灵界，与它们相对应的三种大气是属灵的，本身是主动的，因为它们是从一轮纯然为爱的太阳发出的。

天堂天使住在这三种大气的区域；最高层天堂的天使住在直接围绕主在其中的太阳的属天灵气中；中间层天堂的天使住在前者之下的属灵以太中；最低层天堂的天使住在这两者之下的属世空气中。如今主正在安排组织的所有天堂，从第一个到最后一个，都是这样共同建立的。从这些事可以明白为何在圣言中，“三”表示完整或完全(参看《揭秘启示录》505, 875节)。

18.(6)主耶和华(Jehovih)从这个新天堂获得并产生地上的一个新教会；这个过程通过来自祂口中或圣言的真理的启示，以及灵感而进行。经上记着：

约翰看见圣城新耶路撒冷由神那里从天而降，预备好了，就如新妇妆饰整齐，等候丈夫。(启示录21:2)

“圣城新耶路撒冷”表示新教会的教义，因而表示教义方面的教会；“由神那里从天而降的耶路撒冷”表示教会的真正教义并不来自其它源头。教义降下来，是因为一个教会凭教义并照着教义而为一个教会；没有教义，一个教会不是一个教会，就像一个人是一个没有四肢、内脏和器官的人，或仅凭皮肤的遮盖物而为一个人，而皮肤只界定他的外在形状；也像一座房子是一座没有卧室、餐厅和内部家具的房子，因而仅凭墙壁和拱形屋顶而为一个房子。没有教义的教会也是如此。“耶路撒冷”表示教义方面的教会，这一点从《真实的基督教》这部著作本身中的圣言(782节)可以得到证明。由此明显可知，主通过天使天堂获得并产生地上的教会。

19.我会提到一些奇妙的事，然而，这些事在天上并不奇妙；这些事是：

(a)若不靠着灵界，自然界就无法存在；因此，它也无法维持存在，因为维持存在就是持续存在。

(b)教会不可能与人同在，除非它的内在是属灵的，外在是属世的。一个纯属灵的教会是不存在的，一个纯属世的教会也是不存在的。

(c)因此，没有一个天使天堂，就无法在世人那里兴起任何教会，也无法兴起教会的任何东西，一切属灵事物都是通过天使天堂从主那里获得并降下来的。

(d)因此，既然属灵之物和属世之物如此合而为一，那么可知，这一个没有那一个是无法存在和持续存在的；天使天堂不能没有世人那里的教会，世人那里的教会也不能没有天使天堂；因为除非属灵之物流入并终止于属世之物，安息于其中，否则它就像一个没有一个后者的前者，因而像一个没有一个结果的有效原因，一个没有一个被动的主动，这就像一只鸟不断在空中飞行，在地上找不到任何安歇的地方。这也像一个人的心智不断思考和意愿，却没有任何身体的感官和运动器官使得它可以降下来，产生它的思维观念，并实施其意愿的努力。

(e)援引这些事，是为了让人们可以明白或知道，正如没有灵界，自然界就无法存在，反之，没有自然界，灵界也无法存在，地上不可能有一个教会，除非有一个天使天堂，使得教会可以通过它存在和持续存在，反之，一个天使天堂同样不可能存在，除非地上有一个教会。

(f)天使们知道这一点；因此，当地上的教会因虚假而荒凉，因邪恶而完结时，他们极其悲恸；这时，他们将自己的生命状态比作瞌睡，因为那时天堂对他们来说，就好像它下面的座位被抽了回去，又像一个失去双脚的身体；但当主恢复了地上的教会时，他们将自己的生命状态比作清醒。

20.主藉着来自祂口中或圣言的真理的启示，以及灵感，通过新天堂在地上获得并产生新教会，这一点将在按其顺序论述四个教会，尤其论述以色列教会和当今基督教会的章节进行说明。要知道，当地狱激增并涌上来，越过固定在它自身和天堂之间的巨大空隙或鸿沟(路加福音16:26)，竖起它的背甚至直到天使所在的天堂边界(在教会荒废和完结的间隙，这种事就会发生)时，主就无法通过天堂将教会的任何教义传达给世人。原因在于，在这种时候，世人在撒旦中间；撒旦用他们的虚假包裹世人的头，并激发邪恶的快乐和随之而来的虚假的吸引力；来自天堂的一切光由此都变暗，真理的一切快乐和吸引力也都被阻断。

只要这种状态持续存在，从天堂而出的真理和良善的任何教义都无法被注入世人，因为它被歪曲了。但虚假的这种缠结的面纱，或撒旦对头部的遮盖被主除去(这通过最后的审判实现，对此，参看前面第4条)后，世人就在一种更自由、更自发的灵里被引导抛弃虚假，接受真理。对那些顺从并允许自己被主引导的人来说，新天堂的教义，也就是真理和良善的教义，以后会传下来并引入，就像晨露从天上降到地上一样，晨露会打开植物的毛孔，使它们的果蔬汁变得甜蜜；这教义就像早晨降落的吗哪，样子：

像芫荽的种子，滋味如同搀蜜的薄饼。(出埃及记16:31)

它也像及时雨，使新开垦的田地焕然一新并发芽；它又像田野、花园和鲜花盛开的平原散发的芳香，胸口随着呼吸而热切、愉快地吸入这些香气。然而，主不强迫或催促任何人违背自己的意愿，就像一个人用鞭子催赶载重的牲口一样。相反，祂吸引，然后不断引导愿意的人；表面上看，就好像这个愿意的人凭自己实行良善和相信真理一样；而事实上，这是靠着主，主在他里面运作一切真正的生活良善和一切真正的信之真理。

21.(7)这神性工作合在一起被称为救赎；没有救赎，没有人能得救，因为他无法重生。主在世时所完成的救赎是征服地狱、按秩序安排众天堂，并通过这些预备一个新的属灵教会，这一点可见于《真实的基督教》这本书(115-117; 118-133节)。但由于这一切都是新的，并且已经隐藏了很长时间，就像海底一艘载有贵重货物的沉船，然而，救赎的教义仍是新教会的一切属灵财富或信条的宝库，所以本书最后一节将论述救赎的秘密，展开并阐明以下命题：

(a)从敌人那里解救出来，就是那在圣言中被称为救赎的。

(b)因此，救赎就是从邪恶和虚假中解脱出来，因为它们来自地狱，是属灵的敌人；事实上，它们杀死灵魂，就像属世的敌人杀死肉体一样。

(c)由此明显可知，主所完成的救赎的第一个目的是把善人与恶人分离，将善人朝自己提入天堂，将恶人从祂自己那里转到地狱，因为这样善人就从恶人中解脱出来了。救赎的这第一件事就是最后的审判(如前所述，10-13节)。

(d)救赎的第二个目的是协调天堂里的一切事物并征服地狱里的一切事物，善人由此与恶人更明显地分离，并从恶人中解脱出来；这就是新天堂和新地狱(如前所述，14-17节)。

(e)救赎的第三个目的是从新天堂揭示真理，并由此兴起和建立地上的一个新教会；通过这些方式，善人与恶人进一步分离，并从恶人中解脱出来，是为将来分离和解脱的(这第三个目的也如前所述，18-20节)。

(f)救赎的最终目的是使得主凭祂的神性全能使人重生并由此得救成为可能；因为一个人若不重生，就不能得救(约翰福音3:3)。

(g)一个人的重生因是从邪恶和虚假中的分离和解救，故是从主的总体救赎中发出的祂的具体救赎

(h)对那些正在重生的人来说，邪恶首先与良善分离，这就像审判；然后，良善被收集成一体，并被安排成天堂的形式；最后，一个新教会由此被植入和产生，该教会的内在是天堂；外在来自内在，因此与人同在的两者一起被称为教会。

(i)所有人都被救赎，因为所有弃绝前教会的虚假，接受新教会的真理之人都能重生；但重生者实际上仍是被救赎者。

(j)救赎的目标和被救赎者的奖赏是属灵的平安。

(k)在这一天，主也已经完成了一次救赎，因为按照预言，祂的第二次降临就在这一天；我亲眼见证了这一切，由此确信上述奥秘的真实性。但这些只是笼统的概述，必须在本书末尾一一展开，并在属灵和属世之光中阐述，那里将论述救赎的秘密。

22.此外，下文将在适当章节证明，主的十字架受难不是救赎，而是与父的神性的至内在合一的手段，祂从这神性出来，又回到这神性那里。在《真实的基督教》(132, 133节)这部著作(本书就是该著作的附录)，我着手证明，十字架受难就是救赎本身的信仰，是当今基督教会的一个根本性错误；这个错误，连同关于永恒的三个神性位格的错误已经将整个教会扭曲到了这种地步：整个教会里面没有任何属灵之物的痕迹。下文也会进一步证明这一点；还证明，这两种虚假和骗局好比在花园里飞来飞去的交配蝴蝶，它们产卵，从那里孵化出毛虫，而毛虫将花园里的树叶都吞吃净尽；它们又好比从海里落到以色列人营地上的鹌鹑，以色列人在吃鹌鹑的时候，一场大瘟疫由于鹌鹑而临到百姓身上；这是因为他们厌恶并唾弃来自天堂的吗哪，而吗哪在至高意义上表示主(民数记11:5-6, 32-35; 约翰福音6:31-32, 49-51, 58)。而且，这两个错误就像两片烟灰，或鞋匠的黑鞋油，滴进了大量的葡萄酒中，在酒杯中摇晃；葡萄酒的一切透亮、怡人的芳香和细腻的味道由此都变成黑色，变成一种恶臭的气味和一种令人作呕的味道。

**第二个命题，这个地球上的亚当教会或上古教会**

23.迄今为止，世人照字面意思一直以为，在创世记第一章，“天地的创造”是指宇宙的创造；“亚当”是指这个地球上的第一个人。世人不可能相信别的，因为圣言的灵义或内义还没有被揭开；因此，他们不相信“创造天地”是指从那些结束尘世生活的人中收集并建立一个天使天堂，通过这种方式在地上获得并产生一个教会(如前所述，18-20节)；人、民族、领土和城市的名字都表示诸如与天堂有关，同时与教会有关的那类事物；所以“亚当”也是如此。在创世记头几章，经上以“亚当”，以及所有与他及其后代有关的事物来描述上古教会的连续状态，即上古教会的兴起或早晨，进入光明的发展或白天，衰落或晚上，结束或黑夜，以及之后对它的最后审判，此后来自忠信者的一个新天使天堂，和来自不信者的一个新地狱，都是按着前一个命题所提出的发展系列；这一切都在历经八年劳动于伦敦出版的关于《创世记》和《出埃及记》的《属天的奥秘》这部著作中详细解释、展开和证明了；《属天的奥秘》已经在这个世界上了，没有必要进一步从中重述关于这个上古教会的共性，本书将引用它们。

然而，一开始，有必要从圣言引用一些经文，以此来证明，那里的“创造”表示重新产生并形成，严格来说表示重生；这是重生被称为“新造”的原因，整个天使天堂和整个世人的教会都通过“新造”而存在、组成和持续存在。从圣言中的这些经文明显看出，“创造(或造)”表示这一点，诗篇：

神啊，求你为我造清洁的心；在我中间更新坚定的灵。(诗篇51:10)

又：

你张手，它们就饱享美物；你发出灵，它们便受造。(诗篇104:28, 30)

又：

将来受造的百姓要赞美耶。(诗篇102:18)

以赛亚书：

雅各啊，创造你的耶和华以色列啊，形成你的那位如此说，凡称为我名下的人，是我为自己的荣耀创造的。(以赛亚书43:1, 7)

又：

好叫人看见，知道，思想，明白，这是耶和华的手所作的，是以色列的圣者所造的。(以赛亚书41:20)

以西结书：

它们都是在你受造之日预备的；你从受造之日起行径就都完善，直到在你中间发现了不义。(以西结书28:13, 15)

这些事涉及推罗王。以赛亚书：
那创造诸天，铺张大地，赐灵魂给地上百姓的耶和华。(以赛亚书42:5; 45:12, 18)

又：

看哪，我造新天新地；你们当因我所造的永远欢喜快乐；看哪，我要造耶路撒冷成为喜乐。(以赛亚书65:17-18)

又：

我所要造的新天新地，怎样在我面前站立。(以赛亚书66:22)

启示录：

我又看见一个新天新地，因为先前的天和先前的地已经过去了。(启示录21:1)

彼得后书：

我们照应许盼望新天新地，有义居在其中。(彼得后书3:13)

从这些经文明显可知创世记第一章中的这节经文按灵意是什么意思：

起初，神创造天地。地是空虚混沌。(创世记1:1-2)

被称为“空虚混沌”的地表示再也没有任何生活的良善，或任何教义的真理及其居民。本书关于以色列教会的第四个命题将通过从圣言引用上千处经文证明，“混沌”(译注：waste，或译为荒废)和“空虚”表示缺乏教会的这两个要素；现在以下面这段经文作为例证：

我观看地，看哪，地是空虚混沌；我观看天，天也无光。耶和华如此说，全地必然荒废；因此，地要悲哀，在上的天也必黑暗。(耶利米书4:23, 27-28)

24.该教会和其余的教会一样，将按以下顺序来论述：

(a)它的兴起和早晨，这是它的第一个状态。

(b)它进入光明的发展或白天，这是它的第二个状态。

(c)它的衰落或晚上，这是它的第三个状态，被称为荒废。

(d)它的结束或黑夜，这是它的第四个状态，被称为完结。

(e)恶人与善人的分离，这是对所有属该教会之人的最后审判。

(f)把善人提升到神那里，一个新天堂从他们当中形成；把恶人从神那里移除，一个新地狱从他们当中形成。

下文将说明，前面所说的这个地球上的四个教会都经历了这些状态的变化；最后说明，如今接替这四个教会的真正的基督教会将永远不会经历完结。

25.(a)创世记第一章以这些话来描述这个上古教会的第一个状态，也就是它的兴起或早晨：

神说，我们要照着我们的形像，按着我们的样式造人；神就照着自己的形像创造人，乃是照着神的形像创造他；祂创造了他们，有男有女。(创世记1:26-27)

第二章还以这些话来描述：

耶和华神用地上的尘土形成人，将生命的气息吹进他的鼻孔，人就成了一个活的灵魂。(创世记2:7)

它的兴起或早晨之所以用他照着神的形像被造或创造来描述，是因为每个人在刚刚出生，还是一个婴儿时，内层就是“神的形像”；事实上，接受并专注于那些从神发出的事物的官能被植入他；由于他外层也由“地上的尘土”形成，他里面由此有一种像蛇一样舔食尘土的倾向(创世记3:14)，所以他若仍是一个外在人或属世人，没有同时变成内在人或属灵人，就会破碎“神的形像”，并披上引诱亚当的蛇的形像。而另一方面，努力奋斗、力争成为“神的形像”的人就征服了自己里面的外在人，内层在属世人里面变得属灵，因而变得属灵-属世；这个过程通过被主新造，也就是重生实现。这样一个人就是“神的形像”，因为他愿意并相信，他靠神，而不是靠自己活着；相反，当人愿意并相信他靠自己，而不是靠神活着时，他就是蛇的形像。当人愿意并相信，他在主里面，主在他里面(约翰福音6:56; 14:20, 15:4-5, 7; 17:26)时，并且他凭自己什么都做不了(约翰福音3:27; 25:5)，人不就是“神的形像”吗？当人通过新生成为“神的儿子”(约翰福音1:12-13)时，他不就是“神的形像”吗？

谁不知道父亲的形象就在儿子里面？上古教会的兴起或早晨，以耶和华神“将生命的气息吸进他的鼻孔”，人由此“就成了一个活的灵魂”来描述，是因为复数形式的“生命”表示爱和智慧，这两者本质上都是神；一个人接受并专注于不断从神发出，并不断流入人们灵魂的生命的这两个要素到何等程度，就在何等程度上成为“一个活的灵魂”；因为“生命”就等同于爱和智慧。由此明显可知，合在一起由“亚当”来代表的上古教会的人，其生命的兴起和早晨由生命的这两个圣地来描述。

26.人被造所依照的“神的样式”就是他能活着，也就是能意愿、爱、打算，以及思考、反思、选择，表面上看貌似凭他自己；因此，他能从神那里接受那些属于爱的事物和那些属于智慧的事物，并能像神那样以他自己的形像复制它们；因为神说：

看哪，那人已经像我们中的一个，知道善恶。(创世记3:22)

事实上，没有表面上貌似凭自己接受并复制那些从神进入人的事物的官能，人就不再是“一个活的灵魂”，而是海底贝壳里的牡蛎，一点也不能移动离开它的位置。他也不再是“神的形像”，而是一个雕刻的带有关节的人像，它能通过手柄移动，通过被吹进来发出声音；是的，根据当今教会对于灵的概念，人的心智，也就是他的灵，实际上是那风、空气或以太。因为没有完全貌似凭自己接受并复制从神流入的事物的官能，他就不会拥有自己的任何东西，或一个自我，只有一个感知不到的自我，就像一个没有生命的雕像的自我。关于人身上的神的形像和样式的详情，可参看《真实的基督教》(48节)，本书是它的一个附录。

27.(b)创世记第二章以这些话来描述这个上古教会的第二个状态，或它进入光明的发展和白天：

神在东方的伊甸栽了一个园子，把祂所形成的人安置在那里，去耕种和看守它。耶和华神使各样树长出来，可以悦人的眼目，也好作食物；园子中间又有生命树，和善恶知识树。有一条河从伊甸流出来，灌溉那园子，分成了四个源头。第一道有金子和宝石。耶和华神吩咐那人说，园中各样的树，你都可以吃。只是善恶知识树，你不可吃。(创世记2:8-17)

该教会进入光明的发展，或白天以亚当被安置在伊甸园来描述，因为“园子”表示在其真理和良善方面的教会。“有一条河从伊甸流出来，分成了四个源头，第一道有金子和宝石”表示该教会有良善和真理的教义；因为“河”表示教义，“金子”表示它的良善，“宝石”表示它的真理。“两棵树被安置在那园子里，即生命树和善恶知识树”，因为“生命树”表示主，天堂的爱与智慧的生命在祂里面并来自祂，这生命本身就是永生；“善恶知识树”表示人，地狱的爱和因此在教会事物上的疯狂之生命在他里面，这生命就本身而言就是永死。“园中各样的树，都可以吃；只是善恶知识树，不可吃”表示在属灵事物上的自由意志；因为园子里的一切事物都表示属灵事物，事实上，没有自由意志，人决不能发展进入光明，也就是进入教会的真理和良善，并为自己获得生命；而他若不对准并努力追求这生命，就会为自己获得死亡。

“园子”表示在其真理和良善方面的教会，这是由于树与人的对应关系，因为一棵树就像一个人，都是从种子中孕育出来的，然后从大地的子宫里长出来，就像一个人从母亲的子宫里生出来；它逐渐长高，长出枝条，就像人长出各个身体部位；并披上叶子，用花朵装饰自己，就像人以属世和属灵的真理装饰自己；它还产出果实，就像人实行功用的良善。正因如此，在圣言中，人经常被比作“树”，教会因此被比作“园子”，如以下经文所示，以赛亚书：

耶和华使沙漠像园子，使荒场像耶和华的园子。(以赛亚书51:3)

这论及锡安，锡安表示照圣言敬拜神的教会。又：

你必像浇灌的园子，又像水流不绝的水泉。(以赛亚书58:11; 耶利米书31:12)

此处也论述教会。以西结书：

你智慧充足，全然美丽；你曾在伊甸神的园中；各样宝石是你的遮盖物。 (以西结书28:12-13)

这论及推罗，推罗表示在真理和良善的知识方面的教会。民数记：

以色列啊，你的居所何等佳美！如接连的山谷，如河旁的园子。(民数记24:5-6)

“以色列”表示属灵教会，但“雅各”表示拥有属灵之物在里面的属世教会。以西结书：

神园中的树都比不上他美丽；以致神伊甸园中所有的树都嫉妒他。(以西结书31:8-9)

此处论及埃及和亚述，在从正面意义上被提到的地方，埃及和亚述表示在知识和感知方面的教会。启示录：

得胜的，我必将神乐园中间的生命树赐给他吃。(启示录2:7)

由于园子与教会的对应关系，照着天使身上的教会状态，天堂里的园子随处可见，都长出叶子、花朵和果实；我被告知，在那里的一些园子里可以看到，生命树在中间部分，善恶知识树在边界，这表明他们在属灵事物上处于自由意志。在圣言中，教会经常被描述为“园子”、“田地”和“羊圈”，以及如前面所提到的由树木组成的“园子”，由用来滋养人的农作物组成的“田地”，由绵羊组成的羊圈”，以此表示忠信和有用的。

28.名为《真实的基督教》的著作本身已经说明，两棵树，即“生命树”和“善恶知识树”，被安置在伊甸园中，表示在属灵事物上的自由意志被赋予人(466-469节)；对此，必须补充的是，没有这种自由意志，人将不是人，只是一个雕像和肖像；因为他的思维将没有反思，因而没有判断；结果，他在神性事物，也就是教会事物上，和一扇没有铰链，或铰链用钢栓固定住的门一样没有转动的能力；他的意愿将没有决定，因而在公义和不义方面跟下面躺着一具死尸的墓碑一样不活跃。人死后的生命和灵魂的不朽都是由于这自由意志的恩赐，这就是“神的样式”，这一点在著作本身中已经得到证明，如前所述。

是的，没有自由意志，人，也就是他的心智，就像一块海绵吸收了大量的水，却无法排出去，结果两者都会分解腐烂，水变成污垢，海绵则变成黏液。同样，与这样一个人同在的教会将不是一个教会，也不是一个敬拜神的圣殿；它就像一棵高大的树根下的某种野兽的巢穴，这树在它头顶上来回摆动；它只能从中取得某种东西，并投入其它某种功用，而不是安宁地躺卧在它下面。此外，没有在属灵事物上的自由意志，人在教会的每一个事物上都将比在白昼之光中的一只夜鸟更瞎眼，而在虚假方面则比在夜间黑暗中的这只鸟更视力敏锐；因为他会向信之真理合上眼皮，收缩视线；但他会向信之虚假抬起眼皮，睁开双眼，像鹰一样扩大视野。人在天堂和地狱中间行走和生活，产生了在属灵事物上的自由意志；天堂从上面在他里面进行运作，而地狱从下面进行运作；人被赋予要么转向更高事物，要么转向更低事物，因而要么转向主，要么转向魔鬼的选择权。

29.(c)创世记第三章以这些话来描述教会的第三个状态，这个状态是它的衰落或晚上，被称为荒废：

惟有蛇比耶和华神所造的田野的任何野兽都更狡猾。蛇对女人说，神岂是真说，你们不可吃园中各样的树吗？女人对蛇说，园中树上的果子，我们可以吃。惟有中间那棵树上的果子，神曾说，你们不可吃，也不可摸，免得你们死。蛇说，你们一定不会死，因为神知道，你们吃它的日子，你们的眼睛就开了，你们便如神一样知道善恶。于是女人见那棵树好作食物，也悦人的眼目，是赋予聪明的可喜爱的，就摘下它的果子来吃了，又给了和她在一起的丈夫，他也吃了。(创世记3:1-6)

从光明到晚上阴影的衰落，也就是从智慧和完整中的跌落，因而该教会荒废的状态以这些话来描述，是因为人由于被造为“神的样式”(“神的样式”表示表面上看，他像神那样从自己思想那些属于智慧的事物，意愿那些属于爱的事物，参看26节)，故相信了蛇的话，即他若吃了那树，便如神一样，因而也就是神，知道善恶。这棵“树”表示与属灵人分离的属世人，属世人当任由自己时，不会相信别的。

每个人都有一个属世心智和一个属灵心智，两者就像通过楼梯相连的一栋房子的两层那样彼此不同；男女主人及其孩子住在上层，男女仆人和其他用人住在下层。从出生甚至直到青春早期，人里面的属灵心智就是关闭的；但这第一个年龄段过去后，属灵心智一步一步打开；因为人自出生时起，就被赋予官能，后来被赋予能力去为自己预备步骤；他通过这些步骤可以上升，并与男主人和女主人交谈，然后下降并执行他们的命令；这种能力通过在属灵事物上的自由意志的天赋而被赋予他。尽管如此，没有人能升到表示属灵心智的上层，除非他吃神园中的生命树。因为人通过吃生命树而被光照，并恢复或变得完整，接受信仰；他通过这些树的果实的滋养获得对一切良善都来自主，也就是生命树，一丁点也不来自人的确信；然而，他必须通过一同居住，一同作工，因而通过主在他里面，他在主里面而凭自己行善，但又相信并确信这不是出于他自己，而是出于主。

一个人若相信别的，就会做看似良善的事，而这种事有邪恶在里面，因为有功德；这就是吃善恶知识树，蛇在这些树当中就住在可怕的说服里面，即：他如神一样，或没有神，那被称为神的，是大自然，这神是由大自然的元素构成的。此外，那些爱自己、爱世界胜过一切的人就吃善恶知识树；而那些爱神胜过一切，并爱邻如己的人则吃生命树。那些出于自己的聪明为教会制定规则，然后通过圣言证实它们的人也吃善恶知识树；而另一方面，那些通过圣言为自己获得教会的规则，然后智慧地证实它们的人则吃生命树。再者，那些从圣言教导真理，却生活邪恶的人吃善恶知识树；而那些生活良善，并从圣言教导的人则吃生命树。一般来说，所有否认主的神性和圣言的神圣之人都吃善恶知识树，因为主是生命树和圣言，教会凭祂而被称为“东方的伊甸园”。

30.属灵人是一个用头注视他上面和周围的天空，用脚底踏着大地的直立人。而与属灵人分离的属世人要么像一个摇头晃脑，不断注视地面和自己脚步的弯腰驼背之人；要么像一个用手掌行走，把脚举向天空，通过脚的摇动和拍打来进行敬拜的倒立之人。属灵人就像一个富人，他有一座宫殿，宫殿里有餐厅、卧室和宴会厅，其墙壁是接连的水晶玻璃窗，透过窗户可以看到花园、田野、羊群和牛群，这些东西也都属于他，他每天都因看见它们和它们的功用而快乐。而与属灵人分离的属世人也像一个富人，他有一座包含房间的宫殿，其墙壁是接连的腐烂木板，周围散发着一种虚幻之光，其中源于爱自己、爱世界的骄傲的形像看似金子在中间，银子在两边的铸像，他像一个崇拜偶像者那样在这像面前跪拜。再者，属灵人本身实际上温柔像鸽子，心智的视觉像老鹰，在属灵事物上的进步像飞翔的天堂鸟，其来自属灵事物的装饰像孔雀。而另一方面，与属灵人分离的属世人就像追逐鸽子的老鹰，像吞吃鹰眼的龙，还像在天堂鸟身边飞行的火蛇，又像孔雀旁边的角鸮。

作这些对比，是为了让它们可以像光学玻璃一样，使得读者能透过它们更仔细地观察属灵人本身是什么样，属世人本身又是什么样。但当属灵人通过它的属灵之光和属灵之热而从内在在属世人里面时，情况就完全不同了；这时，两者构成一体，就像努力在动作里面，意愿(这是活的努力)在行为里面，食欲在味道里面，心智的视觉在眼睛的视觉里面，更明显地像对一个事物的感知在关于它的知识或认知里面，关于它的思维在言语里面。

31.(d)创世记第三章还以这些话来描述该教会的第四个状态，这个状态是它的结束或黑夜，被称为完结：

耶和华神呼唤那人，对他说，你在哪里。他说，我在园中听见你的嗓音，我就害怕。耶和华说，莫非你吃了那树，就是我吩咐你不可吃的吗？那人说，你所赐给我、与我一起的女人，她把那树给我，我就吃了。耶和华神对女人说，你为什么做这事？女人说，那蛇哄骗我，我就吃了。然后耶和华神就咒诅那蛇，后来咒诅女人，在她之后又咒诅男人。之后，耶和华神便打发那人出伊甸园，去耕种土地，他原是从土地里被取出来的。(创世记3:9-23)

从描述亚当生活的字义或历史意义明显看出，他受到咒诅，是因为他相信蛇，(蛇说)他会如神一样；凡相信这话的人最终都不承认神。由于与属灵人分离的属世人从心里处于这种信仰，无论他嘴上说得有多么不同，所以他从属灵变得属世之后，就受到咒诅，他在其感官层、意愿和理解力方面受到咒诅；“蛇”表示其感官层，“女人”表示其意愿，“那人”表示其理解力；这三者受到咒诅，因为一个跟随另一个。在《属天的奥秘》，每一个词和这些词的每层含义都通过灵义被打开了，而主已经将灵义揭示给我；这些解释都公布了，可以参阅。

32.在这个咒诅之后，该教会的第四个状态就是它在属灵事物上的黑夜状态，被称为完结；这个状态以那人被赶出园子，“去耕种土地，他原是从土地里被取出来的”来描述，以此表示他在属灵期间所处的纯真、完整和智慧都丧失了；因此，他从天堂被摔了下来，也就是说，他与天使分离，正如我们读到的“龙”：

大龙被摔了下来，它就是那古蛇，叫魔鬼又叫撒但，从他与米迦勒及其使者争战的天上被摔到地上；他的使者也同他一起被摔了下来。(启示录12:9)

33.有哪个心智健全的人看不出，那些与亚当有关的事物不是指第一个形成的人的任何状态，而是指教会的状态？例如，神将两棵树安置在园子中间，人吃其中一棵树就有永生，吃另一棵树就有永死；祂使后者“好作食物，也悦人的眼目，是赋予聪明的可喜爱的”(创世记3:6)，因而就好像在蛊惑他们的灵魂；祂还承认那蛇，允许它当着那女人丈夫的面向她说哄骗的话，而那丈夫是神的形像和样式；祂又让他们被蛇的奉承和诡计诱惑；此外，为何祂不规定(因为祂预见到了)，他们和来自他们的整个人类不可陷入祂诅咒的刑罚；因为我们在基督教的正统书籍中读到：由于这个原罪，“人里面有他的整个本性和一切能力的一种最内在、最邪恶、最深刻、最难以捉摸、又最无法形容的堕落，取代了所丧失的神的形像；这是一切实际邪恶的根(《协和信条》，640页)”；父神将这普遍的诅咒从祂面前转离，差祂的儿子降世，这儿子可以将这诅咒担在自己身上，从而安抚祂；此外还有其它在每个人看来与神不一致的许多事。

从根据其历史意义来理解的上述细节，谁不会用比喻理性得出结论说，这就像一个人给依靠他的人一块最肥沃的田地，却又在田里挖了一个坑，在坑上面盖上手脚一碰就掉到里面的木板；在中间把一个身穿紫色和朱红色衣服、手拿金杯的妓女(就像启示录17:4中的大淫妇)放在看台上，这个妓女用她的甜言蜜语把此人引诱到自己这里，从而让他掉进坑里淹死？这岂不像一个人把一片茂盛的玉米地作为礼物送给他的朋友，却又在地中间隐藏网罗，打发一个塞壬利用歌声和甜美声音的诱惑，引诱他到那个地方，使他陷入网罗，不能从中挣脱他的脚吗？是的，用进一步的比喻来说，这就像一个人把一位贵客引到有两个餐厅的房子里，每个餐厅都有桌子，天使坐在一张桌子旁，恶灵坐在另一张桌子旁，后者的桌子上摆放着杯盘，杯子里盛满甜蜜却有毒的葡萄酒，盘子里则是含有乌头(野生植物，根有毒)的食物；他允许恶灵在那里代表巴克斯的狂欢(在罗马宗教中，巴克斯是葡萄与葡萄酒之神，也是狂欢与放荡之神)和小丑的愚蠢，并引诱他们吃这些食物、喝这些葡萄酒。

但我的朋友，当作属灵的理解，也就是按灵义展开时，与亚当、神的园子和园中的两棵树有关的事物，就会以一个完全不同的方面出现；那时会清楚看到，“亚当”作为一种类型，表示上古教会；该教会的连续状态以他一生的变迁来描述。因为一个教会一开始就像一个被新造的人，他拥有一个属世心智和一个属灵心智，并逐渐从属灵变得属世，最终变得感官化，只相信身体感官所指示的东西。这样一个人在天堂看上去就像一个人坐在一只兽身上，这兽转过头来用牙齿啃咬、撕裂和压碎坐在它上面的这个人。而真正的属灵人在天堂看上去也像一个人坐在一只兽身上，但这兽很温驯；他用纤细的缰绳，甚至用一个手势，或点一下头就能控制它。

34.(e)这个教会的第五个状态就是恶人与善人的分离，也就是对所有属该教会之人的最后审判。这个状态由大洪水，以及“挪亚和他的子孙”来描述：剩下的所有恶人都在这大洪水中灭亡了；“挪亚和他的子孙”表示所有得救的善人。创世记第六章以这些话来描述“亚当”所代表的上古教会的结束：

耶和华见人的恶在世上增多；每日内心的想象尽都是恶。于是，耶和华就后悔造人在地上。耶和华说，我要把我创造的人，都从地面上除灭；惟有挪亚在耶和华眼中蒙恩。(创世记6:5-8)

但对他们的最后审判以“大洪水”来描述。它以“大洪水”来描述，是因为在圣言中，“水”表示真理，在反面意义上表示虚假。泉水、河水、雨水、过去洗濯的水和当今洗礼的水都表示真理。这种对应关系来源于以下事实，即：真理将人的灵魂从污秽中洁净出来，如同水洁净他的身体；因此，它们被称为“活水”。但“水”在反面意义上表示虚假；不过，虚假由不洁的水，像沼泽和恶臭的蓄水池的水，尿液和致命的水来表示，一般由所有造成死亡的有害的水来表示，所以也由导致人死亡的泛滥的水，因而由挪亚的大洪水来表示。

大量虚假由“泛滥的水或洪水”来描述，这一点从以下经文明显看出来：

耶和华必使幼发拉底河又强又大的水临到他们；必冲入犹大，涨溢泛滥，直到颈项。(以赛亚书8:7-8)

“幼发拉底河的水”表示基于虚假的推理，因为幼发拉底河是亚述的河，而“亚述”表示推理：

耶和华的灵如泛滥的溪河，直涨到颈项，要用虚妄的筛网筛净列族。(以赛亚书30:28, 30)

此处“泛滥的溪河”同样表示基于虚假的推理。耶利米书：

看哪，有水从北方涨起，如泛滥的溪河，要淹没大地和其中所充满的。(耶利米书47:2)

此处论述的是非利士人，非利士人表示那些未处于仁爱，因而未处于真理的人；“从北方涨起的水”表示这些人的虚假，“要淹没大地和其中所充满的泛滥的溪河”表示由此而来的教会的荒废；“地”表示教会，“其中所充满的”表示教会的一切。以西结书：

你要对那些抹上未泡透灰的人说，大冰雹必临到你。(以西结书13:11, 13)

“抹上未泡透灰的”是指对虚假的确认，“大冰雹”是指虚假。那鸿书：

他必以泛滥的洪水灭绝它的地方，黑暗必追逐他的敌人。(那鸿书1:8)

“必灭绝的洪水”表示对真理的歪曲，“黑暗”表示在黑夜中的真理本身。以赛亚书：

你们曾说，我们已与死亡立约，与地狱作了异象；泛滥的水灾经过时，我们以谎言为我们的倚靠，以虚假为藏身处。(以赛亚书28:15)

此处“泛滥的水”明显表示虚假造成的毁灭，因为经上说，他们倚靠“谎言”，藏身于“虚假”。但以理书：

过了六十二个七，弥赛亚必被剪除，但不是为祂自己；必有首领的百姓来毁灭这城和圣所，它的结局必因洪水荒凉。(但以理书9:26)

这些话论及将要到来的基督教会，对主的敬拜将在基督教会灭亡；这由“弥赛亚必被剪除，但不是为祂自己”来表示；它将因歪曲而灭亡，这一点由“它的结局必因洪水荒凉”来表示；“荒凉”就是那歪曲。正因如此，主论到“先知但以理所预言的那行毁坏可憎的”和由此而来的“时代的完结”之后，说：

等到洪水来了，把他们全都冲走的日子，祂的来临也要这样。(马太福音24:15, 39)

法老和埃及人淹死在红海(出埃及记14章)在灵义上表示虚假造成的毁灭，这一点在《属天的奥秘》对这一章的解释中已经得到证明。

35.既然在基督教界，众教会，无论天主教会，还是那些与它分离、以其领袖，即路德、墨兰顿和加尔文命名的教会，都将所有的罪追溯到亚当及其过犯，那么关于邪恶遗传的源头，可以在此增补一些东西；因为这些源头和世上的父母一样多。邪恶的倾向、天赋和习性都来自这些源头，这一点从经验的证明，以及理性的同意如在白昼之光中那样显而易见。从收集的经验证明，谁不知道孩子，孩子的孩子，甚至直到某个后代都有来自父母的一种性情，以及由此而来的举止和面容的大体样式？谁不能由此推断出，原罪来自他们？当每个人看到家族中的兄弟和亲戚的面容和举止时，给他的想法使他知道并承认这一点。

那么，有什么理由从亚当及其种那里推断出一切邪恶的起源呢？难道没有同样的理由从父母那里推断出这种起源吗？这些父母的种岂不同样自我繁殖吗？仅仅从亚当的种来推断宇宙中所有人的心智的属灵形式从中并照之存在的倾向或诱惑，就像从一个蛋中衍生出各种鸟类，从一个种中衍生出各种性质的野兽，从一个根中衍生出各种果树。人不是有无限的多样性吗？这个人像绵羊，那个人像狼；这个人像小山羊，那个人像黑豹；这个人像套在马车上的温驯的短腿壮马，那个人像车前无法驯服的一头野驴；这个人像一只顽皮的牛犊，那个人像一只贪婪的老虎；等等。他的每种独特性情除了来自父母外，还能来自何处？那么又为什么来自亚当呢？然而，经上只是以一种代表的类型用亚当来描述这个地球上的第一个教会，如前所示。这不就像从深藏在地里的一个单一种群来追踪具有各种形状和功用的树木的种植园、从一株单一植物来追踪各种价值的灌木吗？这不也像从时代和历史的黑暗中来提取光明、又像展开没有一个答案的谜之线索吗？为什么不从与神同行(创世记6:9)、神所赐福(创世记9:1)的挪亚，以及由他那里唯独幸存下来、从而全地散布开来(创世记9:19)的三个儿子来追踪它们呢？来自亚当的几代人的遗传品质难道不会像被一场大洪水淹没那样被如此根除吗？

但我的朋友，我会揭开罪的真正源头。一切邪恶都由魔鬼，如同由一个父亲成孕，并由无神论的信仰，如同由一个母亲生出；另一方面，一切良善都由主，如同由一个父亲成孕，并由对祂的得救信仰，如同由一个母亲生出。人们当中具有无限多样性的一切良善的世世代代都来自主与教会的婚姻，而非其它源头；相反，他们当中具有多样性的一切邪恶的世世代代都来自魔鬼与一个亵渎会众的结合，而非其它源头。谁不知道，或有可能知道，一个人必须被主重生，也就是被新造，并且这种情况发生到何等程度，他就在何等程度上处于良善？由此可知，一个人不愿重生，或被新造到何等程度，就在何等程度上接受并保留从父母那里被植入他的邪恶。这就是隐藏在十诫中的第一诫里面的东西：

我是忌邪的神；恨我的，我必察罚自父及子，直到三四代的罪孽；爱我、守我诫命的，我必施怜悯，直到千代。(出埃及记20:5-6; 申命记5:9-10)

36.(f)该教会的第六个状态就是最后审判之后，把忠信者提升到神那里，从他们当中形成一个新天堂；把恶人从神那里移除，从他们当中形成一个新地狱。在前面的命题(10-13，14-17节)中，我解释了完结之后，上述四个教会当中的每个教会的所有人都被施行了一次最后的审判，之后一个新天堂和一个新地狱从他们当中形成；因此，这个地球上的居民已经被施行了四次审判，并且四个天堂和地狱从他们当中形成；我获准知道，这些天堂和这些地狱彼此完全分离，任何人都决不能从自己这边过到另一个人那边。《婚姻之爱》这本书已经描述了所有这些天堂；由于真正的婚姻之爱的属灵起源只来自主与教会的婚姻，因而只来自主对教会的爱和教会对主的爱(如这本书所说明的，116-131节)；又由于上古之人只要本身仍保持神的形像，就处于这些爱，所以我要从这本书中摘录关于当时我获准进入的天堂的以下内容，具体如下。

37.“有一次，我正沉思婚姻之爱时，心里充满一种渴望，想知道这爱在那些生活在黄金时代的人中间是什么样，后来在那些生活在随后被称为白银时代、青铜时代、黑铁时代的人中间又是什么样。我知道在那些时代，所有生活良善的人都在天堂，所以就向主祷告，求祂许我与他们交谈，并得到指教。看哪！一位天使站在我旁边，说：‘我奉主差遣来作你的向导和同伴；首先，我会引领并陪着你到那些生活在被称为黄金时代的第一个时代的人那里去。’黄金时代就是上古教会的时代，由尼布甲尼撒梦见的大像的精金之头(但以理书2:32)来表示，如前所述。这位天使说：‘去他们那里的路很艰难，得穿过一片茂密的森林，没有人能穿越这片森林，除非主赐给他一个向导。’

“我在灵里整装待发；我们面向东方；沿途我看见一座高山，山顶高耸到云霄之上。我们穿过一个大沙漠，就到了那位天使所告诉我的那片长满各种树木的森林，这片森林因林木茂密而显得幽暗。但林中穿插着许多羊肠小道。天使说，这些小道就是如此多错误的缠绕；除非眼睛被主打开，看见葡萄藤缠绕的橄榄树，以及从橄榄树到橄榄树的台阶，否则行人就会误入塔耳塔洛斯(地狱的代名词)。这片森林具有这种性质，为的是保护通道；因为只有原始种族住在那座大山上。

“我们进入森林后，眼睛被打开了，只见到处是葡萄藤缠绕的橄榄树，葡萄藤上挂着一串串深蓝色的葡萄，橄榄树被排列成持续不断的圆形；于是，我们根据映入眼帘的橄榄树绕来绕去，最后看见一个高大的香柏树林，有几只鹰落在枝头上。一看到这些东西，那位天使说：‘现在我们就在这座大山上，离山顶不远了。’我们继续前行；看哪！这个小树林后面是一片圆形的平原，那里牧养着公羊羔和母羊羔；这些羊羔是代表山上居民的纯真和平安的形式。我们又穿过这片平原，看哪，只见前面和左右两边、四面八方，目之所及之处都是成千上万的帐篷。天使说：‘现在我们就在主耶和华(Lord Jehovih)的众军所住的营地，因为他们就是如此称呼自己及其居所的。这些上古之人在世时就住在帐篷里，因此现在也住在帐篷里。’但我说：‘我们还是折道前往他们当中更有智慧的人所住的南方，好会晤可以与之交谈的人。’

“在路上，我远远看到三个男孩和三个女孩坐在他们帐篷的门口；但当我们走近时，却发现他们是中等身材的男人和女人。天使说：‘这座山的所有居民从远处看都像小孩子，因为他们处于纯真的状态，童年早期就是纯真的样子。’一看到我们，那三个男子就向我们跑来，说：‘你们打哪来？是怎么来到这里的？你们的面孔不是这山上的面孔。’天使回答了，并告知我们通过树林获得入口的方法，以及我们到来的原因。听到这番话，三位男子当中的一位便邀请我们，并把我们领进他的帐篷。该男子身穿紫蓝色外袍，内衬白羊毛上衣；他的妻子身穿深红色长袍，内衬刺绣的细麻束胸上衣。

“但我渴望了解上古之人的婚姻，于是就轮流注视丈夫和妻子，发现他们的灵魂在他们脸上仿佛是一体；我说：‘你们俩为一。’男子回答说：‘我们是一；她的生命在我里面，我的生命在她里面。我们是两个身体，却是一个灵魂。我们之间有一种结合，就像胸腔里被称为心和肺的两个帐篷的结合一样；她实质上是我的心，我是她的肺；但在这里，我们以心表示爱，以肺表示智慧(我们因其对应关系而将前者理解为后者)；她是我智慧的爱，我是她爱的智慧。因此，正如你所说的，我们的灵魂在我们脸上显为一体。所以在这里，色迷迷地注视同伴的妻子对我们来说是不可能的，就像从塔耳塔洛斯(地狱的代名词)的阴影注视天堂之光是不可能的一样。’天使对我说：‘你现在听到了这些天使的言语，这是智慧的言语，因为他们从原因说话。’

“交谈结束后，我看见一个大光照在帐篷当中的一座小山上，就问：‘这光来自何处？’他说：‘是从我们敬拜的帐幕圣所发出来的。’我问是否可以靠近它，他说可以。于是我就走近，看见帐幕，内外都和以色列人在旷野所建造的帐幕完全一致，正是神在西乃山上指示给摩西的样式(出埃及记25:40; 26:30)。我又问：‘圣所里面有何物，以至于从那里发出如此大的光？’他回答说：‘有一块石版，上面写着主耶和华(Lord Jehovih)与天堂之约。’他便不再说话了。然后我又问他们所敬拜的主耶和华(Lord Jehovih)；我说：‘祂不就是父神，宇宙的创造者吗？’他们回答说：‘祂是；但我们将主耶和华(Lord Jehovih)理解为在其人身中的耶和华；因为我们不能注视在其至内在神性中的耶和华，除非通过祂的人身。’然后他们解释了他们过去是怎么理解下面这句话的，如今又是怎么理解的：

女人的种踹蛇的头。(创世记3:15)

也就是说，主耶和华(Lord Jehovih)要降世，赎回并拯救所有已经信祂，并且以后将信祂的人。当我们结束这次交谈时，男子跑进自己的帐篷，拿着一个石榴出来，石榴里面有大量金种子；他把石榴送给我，我就带走了；这是一个象征，表明我们曾与那些生活在黄金时代的人在一起。”

注：可参看《婚姻之爱》75节；关于对继上古教会之后依次到来的其余教会的天堂的描述，同样可参看《婚姻之爱》(76-82节)。

38.那些来自上古教会之人的地狱比其它所有地狱都更糟糕，是最残暴的。这个地狱是由那些在世上照蛇的诡诈言论(创世记3:5)所说的，相信自己如神一样的人组成的；那些出于幻想说服自己相信，神已经将祂的神性灌输给人，他们完全是神，因而宇宙中不再有一位神的人在那地狱的更深处。由于这种可怕的说服，那个地狱发出一股致命的恶臭，这股恶臭以如此恶性的传染病感染邻近的地方，以至于当任何人靠近时，一开始他都会陷入疯狂的谵妄，在经过几次剧烈挣扎后，很快就觉得自己似乎处于死亡的极度痛苦。我在那个地方附近看见一个人像死了一样躺着；但一离开那里，他就苏醒了。那个地狱位于南部的中间区域，周围用城墙围住，城墙上站着一些人，他们用洪亮的嗓音大声喊着说：“不要再靠近了。”我从那个地狱之上的天堂里的天使那里听说，那里的恶灵看上去就像扭曲成解不开的线圈的蛇；这是他们虚妄的诡计和咒语的结果，他们利用这些诡计和咒语欺骗简单人承认他们是神，除了他们之外再没有神。把一切事都编成寓言的古人以“巨人”来表示这些人，他们围攻众神的营地，被朱庇特用雷电击倒，扔在埃特纳火山之下，被称为“独眼巨人”。他们还将这些人的地狱称为“塔耳塔洛斯”和“阿刻戎河”；将那里的深渊称为“冥河”，将住在那里的人称为“勒拿九头蛇”，等等。

**第三个命题**

**这个地球上的挪亚教会，或古教会**

39.由于每个教会都是三重的，即至内在或属天的，中间或属灵的，外在或属世的，所以挪亚有三个儿子；“闪”表示至内在或属天教会，“雅弗”表示中间或属灵教会，“含”表示外在或属世教会。但此处没有足够篇幅来描述谁是第一个教会，谁是第二个和第三个教会，以及他们的品质本身或彼此之间是什么样；事实上，有最高层天堂、中间层天堂和最低层天堂，而教会的这三个层级就与这三层天堂相对应。此外，这个挪亚教会或古教会遍布亚洲，特别是叙利亚、美索不达米亚、亚述、迦勒底、迦南地和邻近地区，以及非利士、埃及、推罗、西顿、尼尼微，还传到阿拉伯和埃塞俄比亚，并随着时间推移传到大鞑靼，从那里向下一直到黑海，再从那里传到非洲的所有地区。众所周知，世界各地的民族都出于某种宗教而处于敬拜；宗教若不通过某种启示，以及该启示从民族到民族的传播，就无法存在；这一点可见于《真实的基督教》这本书(273-276节)；那里还说明，在以色列的圣言之前，还有一部圣言，只是随着时间流逝，这部圣言遗失了；但按照主的圣治，它仍被保存在大鞑靼地区；他们的神性敬拜就来自该圣言，直到今天(也可参看《真实的基督教》264-266，279节)。

40.谁能否认宇宙是为了人类而创造的，以便从中可以形成一个天使天堂，神在那里可以住在祂荣耀的权柄中？为了促进并实现这个目的，除了宗教，还有什么中间原因呢？除了与神同行外，宗教还能是什么呢？此外，宗教就像一粒种子，在属灵事物上，并通过属灵事物在道德事物上，又通过后者和前者在文明事物上产生公义和真正的渴望，由此产生公平和行为。因此，为叫人们可以知道拥有宗教信仰的人是何品质，没有宗教信仰的人是何品质，有必要说明一下。拥有宗教信仰的人在属灵事物上就像一只鹈鹕，用自己的鲜血滋养它的幼雏；而没有宗教信仰的人在属灵事物上就像一只秃鹫，在处于饥饿状态时连自己的后代都吞吃。拥有宗教信仰的人在道德事物上就像在巢中与自己的配偶同在的一只斑鸠，坐在它的蛋上或幼雏上；而没有宗教信仰的人在道德事物上就像鸽笼里的一只鸢或鹰。拥有宗教信仰的人在政治事务上就像一只嘴里叼着一串葡萄的飞翔的天鹅；而没有宗教信仰的人在政治事务上就像一只嘴里含着毒草的蛇怪。拥有宗教信仰的人在司法事务上就像一个骑在宝马上的保民官**1**；而没有宗教信仰的人在司法事务上就像阿拉伯沙漠里的一条蛇，嘴里咬着它的尾巴，在马上把自己紧紧卷起来缠绕骑马的人。拥有宗教信仰的人在其它一切文明事务上就像一位王子，一个国王的儿子，展现出仁爱的标志和真理的恩典；而没有宗教信仰的人就像冥王宫廷入口处长着三个头的冥府守门狗，或地狱三头犬，从它的三个口中吐出乌头(野生植物，根有毒)来。

注：1.保民官，tribune，亦译保民平民官，古罗马时期维护平民利益的一种特殊官职。

41.古教会的连续状态，即它的兴起或早晨，进入光明的发展或白天，荒废或晚上，完结或黑夜，不可以按之前我们描述上古教会状态的方式来接着描述，因为古教会的状态无法从我们的圣言来如此收集；事实上，经上只以一两页纸概括地记载了挪亚经由他的三个儿子繁衍的后代；此外，古教会遍及许多国家，并且在每个国家都是不同的，因此古教会以一种不同的方式经历并贯穿了前面所提到的状态。

古教会在约旦河和埃及周围地区的第一和第二个状态就像“耶和华的园子”，这一点从这段经文明显看出来：

约旦河的平原如同耶和华的园子，也像你到琐珥时的埃及地。(创世记13:10)

在推罗也是如此，这一点从以下经文明显看出来：

推罗王，你智慧充足，全然美丽。你曾在神的园中；各样宝石是你的遮盖物。你从受造之日起行径就都完善，直到在你中间发现了不义。(以西结书28:12-15)

亚述就像“黎巴嫩的香柏树”，这一点从以下经文明显看出来：

看哪，亚述是黎巴嫩的一棵香柏树，枝条荣美，极其高大；空中所有的飞鸟都在他的枝干上搭窝，田野所有的走兽都在他的枝条下生子，所有大民族都居住在他的荫下；神园中的树都比不上他美丽，以致神伊甸园中所有的树都嫉妒他。(以西结书31:3-9)

智慧在阿拉伯兴旺发达，这一点从示巴女王拜访所罗门(列王纪上10:1-13)，以及来拜见刚出生的耶稣的三个智者，有一颗星在他们前头行(马太福音2:1-12)明显看出来。

圣言在各个地方，无论在它的历史部分还是预言部分，都描述了古教会的第三和第四个状态，也就是它的荒废和完结。《创世记》14章和19章以所多玛、蛾摩拉、押玛和洗扁的毁灭来描述约旦河或迦南地周围各民族的完结；《约书亚记》和《士师记》则以驱逐一些人和灭绝一些人来描述约旦或迦南地境内各民族的教会的完结；《出埃及记》14章以法老和埃及人淹死在红海来描述古教会的完结；等等。

42. 可以肯定的是，这古教会是一个代表性教会；当耶和华将亲自以一种属世的人形显现自己，通过这种方式确保自己进入世人，确保世人接近自己，从而使祂自己摆脱典型，并以通过通往天堂，就是祂神性居所的捷径引导所有相信作为人的祂，遵行祂诫命之人的戒律而建立一个教会时，该教会以可见和属世的典型和标志表现出尚未到来的教会的不可见和属灵的事物。但由于作为将要到来的教会典型的这个古教会，将代表性的对应关系变成法术和偶像崇拜，从而变成地狱的事物，所以耶和华兴起了以色列教会，祂在以色列教会恢复了原始的天上的典型；这些典型就是所有的帐幕，节期，祭物，祭司，亚伦和他儿子的圣衣，并膏油；此外还有通过摩西颁布的一长串律例。

43.我用几句话来谈谈他们当中的代表性教会如何变成了一个崇拜偶像的教会。属天堂和教会的一切属灵事物都以刚才所提到的可见和有形的形式或形像呈现在他们面前。这些形式或形像取自自然界的三个王国，即动物界、植物界和矿物界的对象，它们代表诸如属于天国的那类事物。他们将这些典型的形式或形像摆在自己的圣所、房子的内室、集市、街道上，并按其含义摆列它们。但在对应的知识失去，因而关于这些事物的含义的知识消失之后，以后的后代开始将这些物体看成并承认为如此多的神性和神圣事物；然后向一些物体屈膝下跪，亲吻一些物体，用项链、香水盒、脚链打扮和装点一些物体，就像小孩子装点自己的玩偶；教皇党人则装饰他们的画像；他们将一些物体造为家神，将一些物体造为守护的半神，将一些物体造为大蛇；此外，他们把一些物体的微型形式拿在手里，将一些搂在怀里，抚摩着，在它们耳边低声请愿；等等。天堂的典型就这样变成地狱的典型，天堂和教会的神性事物则变成偶像。由于对天上事物的这种改变和扭曲，一个新的代表性教会在以色列人当中兴起，前面所说的真正代表在该教会被建立；他们被禁止通过任何其它代表来举行神性敬拜，这从十诫的第一诫中的这些话明显看出来：

不可为自己造雕像；也不可作上天、下地和地底下水中的任何形像。不可向它们下拜；也不可拜它们。(出埃及记20:4-5; 申命记5:8-9)

44.前面说明，在每个教会结束时，一个新天堂和一个新地狱就从该教会的人当中形成；既然我在前面的章节说明了从那些属于上古教会的人中所形成的天堂和地狱，那么对古教会的人作这样的说明似乎也不错；我已经获准访问他们，因为我被允许穿越并观察整个灵界，为的是新教会，即真正的基督教会不会在天堂和地狱，以及他们死后取决于其生活行为的命运方面陷入幽暗。这些事同样在《婚姻之爱》这本书(76节)中。

**关于从这些人中形成的天堂：**

“一位天使来找我，说：‘你愿意我陪你去见生活在白银时代的人民，以便我们可以从他们那里听一听他们时代的习俗和生活吗？’他还补充说，只有在主的指引下，才可以接近他们。我在灵里在我向导的陪伴下，首先来到东南边界的一座小山；当我们在斜坡上时，他将一片非常广袤的地域指给我看，我们在远处看见像一座大山一样的高地，在它和我们所站的小山之间是一个山谷，越过山谷就是一片平原，一段上坡路从这片平原缓缓上升。我们下山穿过山谷，看见两边到处都是雕刻成人、各种走兽、鸟类和鱼类的形像的木石。我问天使：‘这些是什么？是偶像吗？’天使回答说：‘决不是；它们是各种道德美德和属灵真理的代表形式。白银时代的人拥有对应的知识；由于兽、鸟和鱼都对应于某种品质，所以每个雕刻的形像都代表并表示美德或真理的某个方面，许多形像组合起来则代表一种总体延伸形式上的美德或真理本身；在埃及，这些东西被称为象形文字。’

“我们穿过山谷，当进入平原时，看哪！我们看到了马和车；马配有各种华丽的装饰和马具；车形状各异，有的雕刻得像鹰，有的像独角兽，有的像鲸鱼；我们还在边界看到一些马车和两边周围的马厩。但当我们走近时，马和车都不见了，取而代之的是成双成对的人正一起散步、交谈和推理。天使对我说：‘从远处看到的马、车和马厩的形像乃是白银时代的人理性聪明的表象；因为根据对应关系，马表示对真理的理解，车表示真理的教义，马厩表示教导的地方。你知道，在灵界，一切事物都照着对应关系出现。’

“我们越过这些东西，沿着那条上坡路上去，终于看见一座城市，于是就进城走街串巷，在各街道和广场观察城里的房子。城中间是大理石建成的宫殿，殿前有雪花石膏制成的台阶，台阶两侧有碧玉柱。我们还看到圣殿，由天蓝色和深蓝色的宝石筑成。天使对我说：‘他们的房子都由石头砌成，因为石头表示属世真理，宝石表示属灵真理；所有生活在白银时代的人都从属灵真理，由此从属世真理中获得聪明；银子具有类似的含义。’

“在探索这座城市时，我们在各处看到成双成对的配偶，既有丈夫也有妻子。我们期待我们被邀请到某个地方；一想到这一点，我们就被两个人叫到家里，于是便进去；天使为我与他们交谈，解释了我们来到这个天堂的原因，告诉他们这是‘为了教导，以便了解你们所属的古人的习俗’。他们回答说：‘我们来自亚洲人民，我们那个时代的研究是对真理的研究，我们通过真理获得聪明。这种研究是吸引我们灵魂和心智的研究。而吸引我们身体感官的研究是属世形式的真理的代表；对应的知识将我们的身体感觉和心智的感知、因而将属世和肉体的事物与属灵和属天的事物结合起来，为我们获得与天堂天使的交流。’
“听到这些话，天使请他们谈谈他们之间的婚姻。于是丈夫说：‘属灵的婚姻，即良善和真理的婚姻，与属世的婚姻，即男人和妻子的婚姻之间有一种对应关系；我们研究对应关系，发现教会及其真理和良善，只能存在于那些生活在真正的婚姻之爱中的人身上，因为良善与真理的婚姻就是人里面的教会。因此，我们所有在这个天堂的人都说，丈夫是真理，妻子则是他真理的良善；这良善只能爱属于自己的真理，反过来真理也只能爱属于自己的良善；若爱其它，构成教会的内在或属灵婚姻就会消亡，婚姻会变成仅外在或属世的，与该婚姻相对应的，是偶像崇拜，而不是教会。’

“当他说完这些话时，我们被带进前厅，那里的墙上有许多设计艺术，还有仿佛铸银的小铸像；我问：‘这些是什么？’他说：‘它们是代表属灵事物的许多品质、属性、快乐的图画和形式。’耶路撒冷圣殿墙上的基路伯和棕榈树也是如此。这些事过后，远处出现了一辆由两匹小白马拉着的马车；一看到马车，天使就说：‘这辆马车是我们离开的标志。’然后，当我们走下台阶时，我们的主人送给我们一串带藤叶的白葡萄；看哪！我们手里的藤叶变成了白银，我们就把它们带走了，作为我们与白银时代的人交谈的纪念。”

**关于来自这些人民的地狱**

45.挪亚教会或古教会之人的地狱主要由术士组成，这些术士的小棚屋和娱乐场所散落在沙漠中。他们手拿各种样式的棍子在那里四处游荡，其中一些棍子用神奇的果汁染上颜色。和以前一样，他们拿着这些棍子练习技艺；这些技艺都是通过滥用对应关系、幻想和有说服力的保证实现的，通过这些保证产生了基于奇迹的信仰，奇迹在过去曾发生过；这些技艺还通过驱邪、念咒、巫术和魔法，以及其它许多法术实现，他们通过这些东西将虚幻的表象呈现为真实的。他们内心最大的快乐就是发预言和预测，并扮演大蛇。基督教界中的各种狂热主义主要是从这些人中产生的。

**第四个命题**

**以色列和犹太教会**

46.为使这个教会的状态能完全公开并清晰显示出来，我们按以下顺序调查它们是很重要的：

(a)该教会的第一个状态是主耶和华(Lord Jehovih)的显现，以及呼召和立约，然后是它的兴起和早晨。

(b)该教会的第二个状态是教导，最终引入迦南地，然后是它进入光明的发展和白天。

(c)该教会的第三个状态是从真正的代表性敬拜转向偶像崇拜，然后是它的荒废或晚上。

(d)该教会的第四个状态是对圣物的亵渎，然后是它的完结或黑夜。

(e)在这个状态前后，作出了一个关于主耶和华(Lord Jehovih)降世，以及一个新教会的应许，公义和公平将在这个新教会掌权。

(f)该教会的第五个状态是善人与恶人的分离，然后是对来自它的那些人的审判；但这审判是在灵界。

(g)关于来自那个民族的天堂和地狱的信息。

47.(a)该教会的第一个状态是主耶和华(Lord Jehovih)的显现，以及呼召和立约，然后是它的兴起和早晨。我们从圣言被指教，在这个地球上的四个教会当中的每个教会的开始，主耶和华(Lord Jehovih)都出现了。这是因为神是教会及其宗教的全部中的全部；在教会，对神的承认就像身体里的灵魂，灵魂使身体的内层和外层都活着；这种承认又像种子里的多产元素，这种元素从至内层住在通过根从土地汲取的一切汁液里面，从第一次发芽甚至到它也在其中的果实都有它伴随，它还安排植物生长的过程，以便该过程按自己的秩序进行。因此，没有对神的承认，在天使眼里，教会的人就是一只野兽，就像森林里的野兽，或夜鸟，或海怪；是的，没有对神的承认，他就像一棵砍去树枝、砍碎树干的树木，整棵树堆成一堆，留作生火之用；因为主说：

离了我，你们就不能作什么。人若不住在我里面，就像枝子丢在外面枯干；人拾起来，扔在火里烧了。(约翰福音15:5-6)

没有对神的承认，人就其理性品质而言，内心就像一座被烧毁的城市的废墟，又像营养成分被煮掉，即变成垃圾的食物；等等。

48.但人不可能承认神，或属于神的任何东西，除非神以个人的人形显现自己；因为属于世界的大自然围绕着人，除了来自它，并与他的身体器官接触的东西外，他什么都看不见，摸不着，或呼吸不到。他的心智由此孕育并采纳了一种在大自然怀抱中，就像子宫里的胚胎那样的理性；它也看不见任何东西，直到它挣扎出来，获得视觉。那么，一个处于这种状态的人如何能通过任何方法看穿大自然，并承认在她之上的任何东西，如本身在属世事物之上的一切神性、属天和属灵事物，因而一切宗教事物呢？因此，神显现自己，从而使祂自己得到承认，承认之后以祂的神性之灵激励人，通过这种方式在心里被接受，引导他最终来到在天堂里的祂自己那里，是绝对有必要的；这一切若不通过教导，是决不能实现的。一个皇帝或国王在开始统治之前，不是必须先让自己得到承认并加冕吗？他在加冕之前，不得拥有权力的徽章、穿上长袍并受膏吗？他不是必须通过双方都同意的宣誓契约使百姓与他自己立约，从而让百姓属于国王，国王属于百姓吗？新郎在求婚之前，结婚之后，不是必须先让自己被看到吗？在婴儿能说，“阿爸，父亲”之前，父亲不是必须先出现在婴儿面前，拥抱并亲吻他吗？其它情况也是如此。主耶和华(Lord Jehovih)，就是万王之王，万主之主(启示录17:14)，教会的新郎和丈夫(启示录21:9)，因而她所有后代的父，更是如此。“主耶和华(Lord Jehovih)”表示主我们的救主和救赎主；祂在但以理书和先知书的各处被称为主耶和华(Lord Jehovih)。

49.前面说明，以色列人当中(教会)的第一个状态是主耶和华(Lord Jehovih)的显现，以及呼召和立约；我们从圣言获知，这三件事都发生了，首先发生在亚伯拉罕身上，其次发生在摩西身上，第三次发生在整个百姓身上。创世记如此描述主耶和华(Lord Jehovih)在亚伯拉罕面前的显现：

耶和华在幔利的平原向亚伯拉罕显现；亚伯拉罕坐在帐棚门口；他举目观看，见有三个人在他对面站着；他一见，就从帐棚门口跑去迎接他们，俯伏在地，说，主啊，我若在你眼前蒙恩，求你不要越过你的仆人。(创世记18:1-3等)

正是主我们的救主以其三位天使所代表的圣三一出现，因为主说：

亚伯拉罕欢欢喜喜地仰望我的日子，既看见了，就快乐。我实实在在地告诉你们，还没有亚伯拉罕我就存在了。(约翰福音8:56, 58)

主里面有圣三一；神性一体在圣三一里面以那“三个人”来代表，那“三个人”也被称为“天使或使者”(创世记18:2; 19:1)。但在其神性一体中，祂被称为“主”(创世记18:3; 19:18)，还经常被称为“耶和华”(创世记18:13-14, 17, 19-20, 22, 26, 33)。出埃及记则如此描述主耶和华(Lord Jehovih)在摩西面前的显现：

耶和华的使者在何烈山上从荆棘中间的火焰里向摩西显现。因此，摩西说,我要过去看这大异象，这荆棘为何没有烧掉。耶和华见他过去，于是神就从荆棘中间呼叫他说，摩西！摩西！摩西对神说，你的名字是什么？神说，我是自有永有的；你要对以色列人这样说，那自有的差我到你们这里来。(出埃及记3:1-4, 13-14等)

出埃及记还如此描述主耶和华(Lord Jehovih)在整个百姓面前的显现：

耶和华对摩西说，你对以色列人如此说，你们到第三天要预备好了，因为第三天耶和华要在众百姓眼前降临在西乃山上。到了第三天，有响声、闪电，山上有密云，并且号角的响声甚强大，营中的百姓尽都发颤。西乃山全山冒烟，因为耶和华在火中降临山上，在百姓面前颁布律法。(出埃及记19:9-24; 20:1-18)

主还作为“耶和华军队的元帅”显现给约书亚，约书亚面俯于地，称祂为他的“主”(约书亚记5:13-14)。呼召以色列人到迦南地，因而到教会，也发生过三次；一次是呼召亚伯兰，叫他离开祖国，后来应许他的种继承那地(创世记12:1-7)。呼召还通过摩西发生过一次(出埃及记3:16-17)，又通过约书亚发生过一次(约书亚记1:3等，11)。

50.约也立过几次；第一次是与亚伯兰立的(对此，参看创世记17:1-14)；然后是与百姓立的(出埃及记24:7-8)；又立一次(约书亚记24:24-25)。从这些事明显可知，这个教会的第一个状态是主耶和华(Lord Jehovih)的显现，以及呼召和立约，然后是它的兴起或早晨。从下文可以看出，在圣言的各个地方，主耶和华(Lord Jehovih)都表示在其人身中的耶和华，祂就是主我们的救赎主和救主。

51.(b)该教会的第二个状态是教导，最终引入迦南地，然后是它进入光明的发展和白天。前面指出，就其整个敬拜而言，这个以色列教会，以及古教会或挪亚教会，是代表性教会。这属于圣治，因为耶和华还没有披上属世的人身(按照自创世时所建立的秩序，祂通过在马利亚的子宫里成肉身而取得属世人身)；在此之前，祂无法与人之灵的内层结合，从而在那里将祂那属天和属灵，因而远在身体感官的洞察力之上的神性事物显现给人的感知。这也像让一只鸟在以太中飞行、一条鱼在空气中游泳一样不可能。因为如果耶和华真的不通过祂的人身进入人，那就像把一棵树的断枝放到凸透镜的焦点上，或把水银放在炉子里熊熊燃烧的木头上，这水银会立刻消散。耶和华因其神性之爱的热情而像一团烈火；祂若真的以这团烈火，而不是以祂的人身进入人，就会毁灭他，或使他消散，如刚才所述；因此，当摩西想亲眼看到祂的荣耀时，祂对摩西说，人见了祂不能存活。然而，祂披上属世人身，并且得了荣耀时将这人身与祂的神性合一，因而在自己里面将神性属天层、神性属灵层和神性属世层合而为一后，情况就不同了。那时，祂通过这人身能在人的属世层，甚至在其感官层与人结合，同时在其理性层与他的灵或心智结合，从而以天堂之光来光照他的属世之光。耶和华降世之后，这种结合就实现了，这一点从主自己的这句话很明显地看出来：

到那日，你们就会知道我在父里面，你们在我里面，我也在你们里面。(约翰福音14:20)

在耶和华成肉身实现之前，若不通过一位天使，因而通过一个代表性的人，与祂的结合就无法发生；也正因如此，那个时代的教会的一切事物都具有代表性，所以人们通过打动身体感官，同时对应于属灵事物的典型来敬拜耶和华。因此，古教会的人，尤其以色列教会的人都是外在和属世的人，他们也不能像自主降临以来的人那样变成内在和属灵的。尽管如此，那些承认耶和华，同时承认祂与主，也就是那将要到来，在圣言中被称为“主耶和华(Lord Jehovih)”、“以色列的神”、“以色列的圣者”、“弥赛亚”，或“耶和华的受膏者”、“王”、“磐石”，在有些地方被称为“子”的主，同时敬拜他们的人，在灵里，因而在他们宗教的典型中接受神圣。然而，其余的人不接受它；因此，这些人的宗教不是宗教，而是一种迷信；他们的敬拜不是代表性的，而是偶像崇拜；尽管这敬拜在外在形式上是相似的，但在内在形式上却不同。

为使这个问题可以获得某种光明，有必要通过对比来说明。偶像崇拜就像一个人崇敬国王、王子、贵族或具有崇高尊严的任何人，仅仅因为他随从的气派，马车和骑马的人或开路人的壮观，以及他衣着的辉煌和华丽；而真正的代表性敬拜就像一个人出于宗教和智慧、公义和公平来尊敬一个国王、王子、贵族或具有崇高尊严的任何人，并出于这些品质来尊敬上述荣誉的标志。此外，偶像崇拜就像一个人尊敬教会的大主教，仅仅因为他的头冠和上面的珠宝，或尊敬其他任何教长或主教，仅仅因为他的头冠或主教法冠；而真正的代表性敬拜就像一个人出于他们对教会之人的灵魂和这些人的永恒救赎的爱之热情而尊敬他们，并基于这些理由而尊敬他们头上的标记。再者，偶像崇拜就像一块田长满了没有穗子的秸秆，或里面没有谷粒的穗子，甚至没有粒仁的谷粒，等等；而真正的代表性敬拜就像一块田长满了庄稼，上面的谷粒充满粒仁，可以产出大量面粉和粮食。偶像崇拜也像一个里面没有受精胚胎的鸡蛋；而真正的代表性敬拜就像一个里面有受精元素、可以孵出小鸡的鸡蛋。进一步通过对比来说明这两种敬拜：偶像崇拜就像一个因黏膜炎而丧失嗅觉和味觉的人；当这样一个人把任何葡萄放在鼻孔，或把葡萄酒滴在舌头上时，除了触感外，他什么感觉都没有；而真正的代表性敬拜就像一个能同时敏锐地感觉到葡萄的芳香和葡萄酒的味道，从而享受这两者的功用和甜味的人。

52.该教会的第二个状态是教导，这一点按顺序而来；因为当任何人被呼召到教会时，他必须被教导宗教的戒律，他将要照这些戒律生活。以色列人被呼召之后，就遇到这种情况，这一点从在西乃山上颁布律法明显看出来；这律法包含了对神的爱与信的一切诫命，以及对邻舍的爱与忠诚的一切诫命。在生活和信仰的总体戒律上的教导之后，随之而来的是各种律法的颁布，这些律法被称为“典章”和“律例”，涉及安息日的神圣，规定的节期，祭祀，祭司职位，帐幕，以及在帐幕里面和帐幕外面的祭坛上所举行的神圣敬拜；还涉及吃圣物，亚伦和他儿子的供职，同样涉及他们的衣服及其祝圣，帐幕的一切事物通过膏油分别为圣；此外涉及利未人的班次；结婚和离婚，洁净，食物和避难所，以及其它许多事物，这一切都是对应于属灵事物的属世代表。总之，摩西的最后四本书无非是给那个教会的教导书。在这些教导之后，以色列人被允许进入迦南地，从而进入教会本身，因为“迦南地”代表、因而表示教会。迦南地也位于我们整个世界的中间部分，因为它前面面向欧洲，左边面向非洲，后面和右边面向亚洲。但他们进入迦南地之后，通过摩西赐下的戒律又通过众先知**1**，然后通过他们的大卫王，最终通过神殿建立之后的所罗门而得到丰富；这从《士师记》、《撒母耳记》和《列王纪》明显看出来。因此，这是该教会的第二个状态，也就是它进入光明的发展或白天。

注：1.在希伯来正典中，《士师记》、《撒母耳记》和《列王纪》被指定为“前先知书或更早的先知书”；我们所说“先知书”，即从《以赛亚书》到《玛拉基书》，被称为“后先知书”。

53.以下圣言中的经文就可以应用于该教会的这两个状态：

过两天耶和华必使我们苏醒，第三天祂必使我们兴起，我们就在他面前活着。耶和华，祂出现如晨曦；祂必临到我们像甘雨，像春雨滋润着大地。(何西阿书6:2-3)

撒母耳记：

以色列的神说，以色列的磐石向我说。祂必像晨光，如无云的清晨。(撒母耳记下23:3-4)

申命记：

我的教导要如雨降下；我的言语要滴落如露，如细雨降在嫩草上，如甘霖降在菜蔬中；我要宣告耶和华的名；你们要把伟大归给我们的神。祂是磐石，祂的作为完全，祂的一切行径都公平；祂是信实无伪的神，又公义，又正直。(申命记32:2-4)

从这些经文也可以证实，该教会的这两个状态来自我们的主，祂是“以色列的神”和“磐石”。祂就是那“磐石”，这一点从保罗书信中的这句话清楚看出来：

那磐石就是基督。(哥林多前书10:4)

54.(c)该教会的第三个状态是从真正的代表性敬拜衰落到偶像崇拜，然后是它的荒废或晚上。关于代表性敬拜和偶像崇拜之间的区别，前面引证了一些重要观察；由此明显看出，只要被挪亚和以色列教会通过身体感官当作宗教对象紧紧抓住的典型、雕像和记号没有同时从一个几乎接近属灵观念的更高或内层观念被看待，真正的代表性敬拜很容易在他们中间衰落为偶像崇拜。例如：一提到帐幕，他们没有同时想到天堂和教会，以及神在它们里面的居所；一提到其中的饼(或陈设饼)，他们没有同时想到用来滋养灵魂的天上的饼；一提到香和在金坛上焚香，他们没有同时想到出于信和仁的敬拜，而这种敬拜才是作为感恩的气味升向耶和华的；一提到金灯台上被点亮的灯盏之光，他们没有同时想到理解力在其宗教对象上的光照；一提到吃圣物，他们没有同时想到天上食物的归给，也没有想到他们的灵因祭祀而得到的神圣活力；在其它事上也是如此。由此明显可知，如果代表性教会的人没有同时以一种被来自主的天堂之光光照的理性之灵，只以一种被来自自我的世界的属世之光影响的理性之灵来看待属于代表性敬拜的事物，那么他会很容易从真正的代表性敬拜被带到偶像崇拜，从而被荒废。因为荒废无非是从代表性敬拜转到偶像崇拜的一种偏离、衰退和堕落；这两种敬拜在外在表象上很相似，但在内在表象上却不同。

由于从一种本身属天堂的敬拜堕落到另一种本身属地狱的敬拜的这种倾向，教会和宗教的内层事物，即涉及天堂和地狱、复活、死后他们灵的生活，以及他们灵魂的不朽、重生的内层事物，简言之，就是涉及信和仁的内层事物，无法在主降临之前被揭示出来，而这是通过来自主的光揭示的，因为他们看待这些事物，几乎就像任何人看头顶上的鸟或空中的流星一样。此外，他们用纯粹的感官谬误如此厚厚地遮盖它们，以至于除了如同相对于脸的鼻尖，或相对于手的指甲的那个量外，所揭示的属灵事物连一丁点的痕迹都看不见。他们还会如此扭曲它们，以至于在天使眼里，他们看上去就像一个穿着披风、头戴冠冕海怪，长着一张被刮过并描画之后的脸，就像猿猴的光秃之脸。在天使眼里，他们又像装有活动关节并挖空的雕像，某个同谋(译注：另一英文版本为某个人，一个利未人)进入它里面，于是这雕像就四处走动，行动和说话，最后对着迷信的群众呼喊说：“你们俯伏在地吧；呼求我；看着我，你们的守护神，你们的保护者，圣洁和神性能力属于他。”

这些人对教会属灵事物的思维观念，会比作为一个有学问的人或教师的尼哥底母对重生的思维观念更优越吗？尼哥底母认为重生就是整个人在母亲的子宫里重新出生；因为他说：

一个人如何能重生呢？他岂能再进母腹生出来吗？耶稣回答他说，你是以色列的教师，还不明白这事吗？我对你们说地上的事，你们尚且不信，若告诉你们天上的事，你们怎么会信呢？(约翰福音3:3-4, 9-10, 12)

如果本质上属灵的内层事物，即关于信和仁，以及死后生活，天堂和地狱的状态的事被揭示给他们，他们会以同样的方式胡言乱语。因此，在主降临(主作为“光”降世，如祂自己所说的，参看约翰福音1:1-4; 8:12; 12:35-36, 46)之前，打开唯独由天堂之光光照、在其更高区域上的他们心智或灵的内在视觉，就像让一匹马飞起来，并把它变成飞马，或让一只鹿在空中奔跑，或一只牛犊在水面上奔走一样不可能；是的，这就像把玛瑙变成红宝石，把水晶变成钻石，或把银矿脉变成普通石头，或让月桂树结出葡萄，香柏树结出橄榄，白杨和橡树结出梨和苹果一样不可能；因此，这也像将博学的奥狄浦斯的聪明注入倾听的达乌斯**1**一样不可能。

注：1.达乌斯和奥狄浦斯是泰伦提乌斯戏剧中的人物。我只是达乌斯，不是奥狄浦斯。我只是一个普通人，不是天才；在希腊的悲剧中，奥狄浦斯能够解决一个谜语，所以被视为特别聪明(参考网络资料)。

55.至于什么是荒废，它在以色列教会的人民中间是从哪里产生的，这可从先知书提到它的经文中获知；因此，有必要大量引用这些经文。必须提前说明的是，在下面和随后来自圣言的经文中，“地”表示教会，因为所指的是教会在其中的迦南地；“锡安”表示圣言方面的教会；“耶路撒冷”表示取自圣言的教义方面的教会；那地的“城”表示教义；“大山”、“小山”、“谷”、“河”表示教会的仪式；那里的领土表示教会的总体事物，这些领土与占据它们的支派的代表相一致。

56.来自论述以色列教会的先知圣言，其中提到“荒废(或荒场)”、“荒凉(或凄凉)”和“破碎(或破毁)”，以及“沙漠(或旷野)”的经文如下，以赛亚书：

耶路撒冷的居民和犹大人哪，我为我的葡萄园所能做的，还有什么没有做到？我指望它结葡萄，怎么倒结了野葡萄呢？ 我必使它荒废，不再修剪，不再锄草，任荆棘生长，房屋成为荒凉；因为他们不理会耶和华的作为，也不看祂手所做的。(以赛亚书5:3-12)

耶利米书：

许多牧人毁坏我的葡萄园，践踏我的田地，他们使我美好的田地变为荒凉的沙漠；他们使地荒凉。荒凉啊，全地都荒凉，因为没有人把它放在心上。荒废者来到沙漠中一切的高岗上。他们种的是麦子，收的却是荆棘。(耶利米书12:10-13)

约珥书：

有一个民族上到我的地，使我的葡萄树荒废。(约珥书1:6-7)

约珥书：

田荒凉，地悲哀，五谷毁坏，新酒干竭，油也缺乏。(约珥书1:10)

在这些经文和在圣言的其它经文一样，“葡萄园”和“田”都表示教会。以西结书：

在你们一切的住处，城邑要荒凉，丘坛也必毁坏，使你们的祭坛荒废，被毁坏，你们的偶像停止，雕像被砍下，你们的工作被除灭。(以西结书6:6; 也可参看6:14)

耶利米书：

我的百姓竟忘记我，他们向那虚无烧香；使地变为荒废。(耶利米书18:15-16)

“地”在此是指教会。阿摩司书：

以撒的各邱坛必荒废，以色列的圣所必然荒凉。(阿摩司书7:9)

以赛亚书：

你去告诉这百姓说，你们听了又听，却不明白；看了又看，却不晓得；要使这百姓心蒙脂油，耳朵发沉，将他们的眼涂抹掉。(以赛亚书6:9-10)

然后，先知说：

主啊，这到几时为止呢？祂说，直到城邑荒凉，地变成荒野；耶和华必使这地中间的沙漠增多。(以赛亚书6:11-12)

又：

看哪，耶和华使地空虚，使它变为荒芜；地必全然空虚国；因为他们犯了律法，废了律例，背了永约。因此，城中只有荒废，城门拆毁净尽。(以赛亚书24:1, 3, 5, 12)

又：

大路荒凉，行人止息；敌人背约。你们怀的是糠秕，生的是碎秸。(以赛亚书33:8, 11)

又：

我自永恒就沉默不语，我要荒凉，一同吞灭。我要使大小山冈荒废。(以赛亚书42:14-15)

又：

毁坏你的、使你荒废的，必都离你出去。至于你荒废凄凉之处，并你被毁坏之地，吞灭你的必离你遥远。(以赛亚书49:17, 19)

又：

但你们的罪孽使你们与神隔绝，你们的罪使祂向你掩面。他们抱毒蛇蛋，结蜘蛛网。他们的路上都是荒废和破碎。我们指望光亮，看哪，却只有黑暗；我们摸索墙壁，好像瞎子；我们中午绊跌，如在黄昏一样。(以赛亚书59:2, 5, 7, 9-10)

又：

圣城变为旷野，锡安变为旷野，耶路撒冷成为荒场。我们圣洁的家被火焚烧，我们所喜爱的尽都荒废。(以赛亚书64:10-11)

耶利米书：

少壮狮子向以色列咆哮，使他的地荒废。(耶利米书2:15)

又：

我们有祸了，因为我们灭亡了！耶路撒冷啊，洗去你内心的邪恶。罪孽的思念在你中间要存到几时呢？(耶利米书4:13-14)

又：

泉源怎样涌出水，耶路撒冷就怎样涌出邪恶；她中间只听到强暴和荒废。你应接受训戒，免得我使你荒废。我百姓的女儿啊，应当腰束麻布，滚在灰中；因为荒废者必忽然临到我们。(耶利米书6:7-8, 26)

又：

听见哀声出于锡安，我们怎样灭亡了！因为我们丢弃了这地。(耶利米书9:19)

“地”是指教会。又：

 我的帐棚毁坏，它所有的绳索都折断；因为牧人变得愚蠢，没有寻求耶和华。(耶利米书10:20-21)

“帐棚”表示敬拜。又：

 有风声！看哪，来了！有大骚动从北地而来，要使犹大的城邑荒废，成为龙的住处。(耶利米书10:22)

又：

这全地必然荒凉，令人惊骇。(耶利米书25:11)

“地”表示教会。又：

从何罗念有喊荒凉大破毁的声音；荒废者必来到各城。(耶利米书48:3, 5, 8-9, 15, 18)

这些事涉及摩押，“摩押”表示对人自己的作为和自我聪明的信心，这从耶利米书48:29明显看出来。以西结书：

使他们缺粮缺水，彼此荒凉，因自己的罪孽消灭。(以西结书4:17)

“粮”和“水”表示良善和真理。又：

你必酩酊大醉，满有愁苦，喝干毁灭和荒凉的杯。(以西结书23:33)

何西阿书：

 他们有祸了，因为他们离弃了我；他们必遭受毁灭。(何西阿书7:13)

弥迦书：

这地因其中居民的缘故，又因他们行事的结果，必然荒凉。(弥迦书7:13)

除此之外还有其它许多经文(如以赛亚书7:18, 19; 17:4-6, 9-14; 22:4-9; 29:10-12; 51:19; 耶利米书19:8; 25:9-11, 18; 44:2, 6, 22; 以西结书9:1-11; 12:19, 20; 33:24, 28, 29; 何西阿书10:14; 12:2; 约珥书l2:20; 阿摩司书5:9; 弥迦书6:13, 16; 哈巴谷书1:3; 哈该书1:4, 9; 撒迦利亚书7:14; 11:2-3)。从这一切经文可以看出什么是“荒废(或荒场)”和“荒凉(或凄凉)”；这不是一块土地上的人民的“荒废(或荒场)”和“荒凉(或凄凉)”，而是教会的良善和真理的“荒废(或荒场)”和“荒凉(或凄凉)”，结果只剩下邪恶和虚假。

57.(d)该教会的第四个状态是对圣物的亵渎，然后是它的完结或黑夜。荒废和完结就像晚上或傍晚的阴影和夜间的黑暗那样彼此不同，因为荒废是远离教会，而完结是与教会完全分离。因此，当一个人从天堂下来，但还不至于下入地狱，而是留在中间，站在两者附近时，荒废就存在；但当如此站立的人将脸和胸转向地狱，将背和后脑勺转向天堂时，完结就存在；当龙(关于龙，参看启示录12章)从天上摔下来时，同样的情况发生在龙及其使者身上；当龙与米迦勒争战时，他们在中间；当被打败时，他们在地狱。当一个人出于虚假和被歪曲的真理来看待教会的圣物时，荒废就会发生；当他生活在邪恶，或被玷污的良善中时，完结就会发生。

为了更清楚地理解荒废的状态和完结的状态之间的区别和不同，有必要通过对比来说明。荒废的状态可比作一座圣殿周围的一个园子，或小树林；这园子或小树林因圣殿中的神性敬拜而被视为神圣；其中有饮酒、宴会、跳舞、表演和插科打诨的地方，还有观众在圣殿的院子和窗户里面；而完结的状态也可比作这样的园子或小树林，只是其中有萨蒂尔和好色之徒，还有妓女和女巫，他们一起进入圣殿跳舞，在那里举行亵渎的狂欢，如大蛇在其安息日所行的那样。

荒废的状态还可以比作当进入被围困城市的郊区并统治它们时的一支敌军；而完结的状态也可以比作这支敌军，只是此时它已经拆毁城墙，冲进城市，毁灭居民。荒废的状态可进一步比作当在沙洲或沙岸受到猛烈撞击，上下颠簸，领航员、船长和水手因其危险而哀叹时的一只船；而完结的状态则出现在这只船的龙骨被下面的砾石磨掉，这船被打碎并穿孔，沉没，船上的人和货物湮灭于海浪的时候。

荒废的状态可比作入侵身体的肢体、内脏和器官的一切疾病，患者因此而预感死亡，就咨询医生，服用药物，并一直躺在床上希望康复；而完结的状态也可比作这种疾病，只是此时该疾病已经入侵心肺如在自己的帐幕那样所住的胸腔，渗透到里面，从而结束了身体的生命。

58.圣言的历史和先知部分都描述了以色列教会的完结状态；先知书上说，那地因列王的残暴行为，首先因以色列人的残暴行为，然后因犹太人的残暴行为而已经被他们并在他们控制之下亵渎了。但无需讲述这些残暴行为，因为它们都是众所周知的；只有来自先知部分的那些论述该教会的完结和毁灭的经文可以引用。在这些经文中，“地”、“锡安”、“耶路撒冷”、“城”、“大山”、“小山”、“谷”、“河”，与前面(55节)所表相同。

以下经文来自圣言的先知书，耶利米书：

我观看地，看哪，地是空虚混沌；我观看天，天也无光。我观看，看哪，肥田变为沙漠，一切城邑在耶和华面前都被拆毁。耶和华如此说，全地必然荒废，我却不毁灭净尽。因此，地要悲哀，在上的天也必黑暗。你这被荒废的要做什么呢？(耶利米书4:23-31; 5:10, 18)

又：

有狮子从其丛薮中上来了，有毁坏列族的已经从他的地方出发，要使地荒废。到那天，君王的心和首领的心都要消灭；祭司都要惊奇。(耶利米书4:7, 9)

以赛亚书：

到那日，凡有一千棵葡萄树的地方，必长出荆棘和蒺藜，因为遍地都必是荆棘和蒺藜。(以赛亚书7:23-24)

耶利米书：

有牧人和羊群之贵显者呼喊的声音，因为耶和华使他们的牧场荒废；平安的羊圈毁坏了。耶和华离弃了祂的帐幕，因为他们的地变为荒凉。(耶利米书25:36-38)

又：

这家必如示罗，耶路撒冷必毁坏。(耶利米书26:9; 27:17)

又：

在这日，耶路撒冷和犹大各城都必荒凉，这是因你们所行的恶；你们的地荒凉，令人惊骇、咒诅。(耶利米书44:2-3, 6, 22)

以西结书：

我必使这地荒凉，因为他们做了背叛的事。(以西结书15:8)

又：

他们在毁坏的地中间必成为毁坏；她的城在荒凉的城中间也变为荒凉。 我必使江河干涸，将地交在恶人的手中；我必使这地和其中所充满的荒废。(以西结书30:7, 12)

又：

我将你扑灭的时候，要把天遮蔽，使众星昏暗，以密云遮掩太阳，月亮也不放光；我必将黑暗置于地上.....我使你破碎的时候。(以西结书32:7-9)

同样如主关于当今基督教会的完结所预言的(马太福音24:29)。以西结书：

我必使西珥山荒废和毁坏。我必使你永远荒废。(以西结书35:3-4, 7, 9, 12, 14-15)

弥迦书：
到那日，必有人向你们提起哀歌，说，我们全然荒废了。(弥迦书2:4)

耶利米哀歌：

恐惧和陷坑，毁灭和破碎，都临到我们。(耶利米哀歌3:47)

又：

锡安山荒废。(耶利米哀歌5:18)

又：

锡安女子哪，你的罪孽受足了。(耶利米哀歌4:22)

以赛亚书：

祸哉！犯罪的民族，罪孽沉重的百姓；他们藐视以色列的圣者。 从脚掌到头顶，没有一处是完好的。你们的地土荒凉。锡安女子好似葡萄园的草棚，又如被围困的城。(以赛亚书1:4-9等)

又：

在察罚和毁坏的日子，你们怎样行呢？灭绝之事已成定局，公义必涨溢；因为主耶和华(Lord Jehovih)在全地必成就所定的灭绝之事。(以赛亚书10:3等, 22-23)

又：

主耶和华(Lord Jehovih)在全地施行所定的灭绝之事。(以赛亚书28:22)

以西结书：

先知脸伏在地，说，主耶和华(Lord Jehovih)啊，你要把以色列余剩的人都灭绝净尽吗？(以西结书11:13)

又：

我的圣所遭亵渎，以色列地变荒凉。(以西结书25:3)

又：

即使挪亚、但以理、约伯在其中间，他们只能自己得救，那地必然荒凉。(以西结书14:14, 16)

当主我们的救主，在受了海绵上蘸的醋，在十字架上喊道，成了(约翰福音19:29-30)时，以色列和犹太教会的最终完结就完成了；因为诗篇上说：

他们拿苦胆给我当食物；我渴了，他们拿醋给我喝；愿他们的住处变为废墟。(诗篇69:21, 25)

又：

他们无故为我暗设网罗之坑；无故为我的灵魂挖坑。愿毁灭在不知不觉间临到他身上，愿他落于毁灭之中。求你救我的灵魂脱离他们的残害，救我仅有的(也就是教会)脱离少壮狮子。(诗篇35:7-8, 17)

耶利米书：

我必使耶路撒冷变为乱堆，为龙的住处；也必使犹大的城邑荒废。看哪，我必将茵陈给这百姓吃，又用苦水给他们喝。(耶利米书9:10-16)

何西阿书如此描述此后彻底的完结：

以色列人必多日坐着，无君王、无首领、无祭祀、无柱像、无以弗得、无家中的神像。(何西阿书3:4)

这就是他们今日的状态。无需引用更多经文。只说一下进一步提到该教会的荒废、荒凉和完结的经文，如：以赛亚书9:13-21; 22:4-14; 耶利米书7:31-34; 25:33; 47:4; 以西结书13:14-15; 14:8, 15; 19:7; 25:12-13; 26:2; 29:9-10, 12; 32:12, 15; 约珥书1:15-20; 2:3; 3:19; 那鸿书1:8-9; 西番雅书1:15; 2:9; 耶利米哀歌1:16; 诗篇73:17-19; 74:3)。荒凉(或毁坏、凄凉)也被称为“被刺透或被杀灭”(以西结书11:6-7; 21:30; 26:6; 28:8, 23; 31:17-18; 32:20-24, 28-32; 35:8; 西番雅书2:12; 耶利米哀歌4:9; 诗篇69:26; 以及其它地方)。经上说他们被“刺透”，是因为刺透的“剑”表示毁灭真理的虚假。

59.(e)在这个状态前后，作出了一个关于主耶和华(Lord Jehovih)降世，以及那时一个新教会的应许，公义和公平将在这个新教会掌权。通过阅读旧约先知圣言可以得知，那里的许多地方预言了我们主的降临，还给主指定了各种各样的名称；如祂被称为“万军之耶和华”、“耶和华我们的义”、“耶和华我们的救主和救赎主”、“主耶和华(Lord Jehovih)”、“主(Adonai)”、“以马内利”或“神与我们同在”、“以色列的神”、“以色列的圣者”、“以色列的磐石”、“弥赛亚”或“耶和华的受膏者”、“王”、“大卫”、“雅各的大能者”、“以色列的牧人”、“大祭司”、“照着麦基洗德等次的祭司”、“神的儿子”、“人子”、“耶和华的使者或天使”、“立约的使者”、“大先知”、“示罗”；在以赛亚书还被称为“策士”、“和平的君”、“永恒(或永在)的父”；在新约被称为“耶稣基督”和“神的儿子”。先知书的许多地方都预言了我们主的降临，这一点从下文引用的预言可以看出来。但有人可能会问，经上为什么如此频繁地预言祂的降临？原因有很多，其中一些原因与以色列和犹太人民有关，一些则与他们之后的基督徒有关。

我们将讲述尤其与以色列和犹太人民有关的原因。第一个原因是，他们通过叫祂的名字和回想可以被保持在对耶和华的内在敬拜中；否则，耶和华无法进入他们当中的任何人，他们当中的任何人也无法接近耶和华。那时的情况和今天一样：

从来没有人见过父神，只有在父怀里独生子将祂表明出来。(约翰福音1:18; 5:37)

约翰福音：

若不藉着我，没有人能到父那里去。(约翰福音14:6)

与这个人民有关的第二个原因是，他们教会的代表性典型都关注我们的主和祂降临之后所建立的教会；这些典型可以作为他们敬拜的许多标志和象征来为他们服务；因此，当祂降临，使他们被引入对祂的敬拜的内在，并与他们周围的民族一起变成基督徒时，他们可以承认祂。第三个原因是，通过回想祂的降临，对复活和永生的某种概念或观点可以进入他们的思维。因为他们当中谁不会在自己里面，或在心里从内在思想：“我们死后若不能回来，看见弥赛亚的荣耀，并与祂一同掌权，那么弥赛亚对我们来说有什么意义呢？”从这个源头又衍生出他们的宗教观念，或迷信，即：那时他们将复活，每个人都从坟墓里面出来，回到迦南地。第四个原因是，当他们处于试探和苦难时，他们可以在荒废和压迫的状态下得到救助和医治，就像他们在旷野中的列祖和弟兄一样(民数记21:1-9; 约翰福音3:14-15)；因为没有这种救助和医治，他们就会诽谤耶和华，并成群地从对祂的代表性敬拜转向偶像崇拜。

事实上，荒废和压迫状态下的试探和苦难无非是主与魔鬼在人这方面，也就是在他的灵魂方面的争战，看哪一方拥有它。论到这种状态，可以说，以色列的神，或主，弥赛亚站在这一边，别西卜和蛇，魔鬼站在那一边，后者从他口中向主吐出像洪水一样亵渎的话来，但主把它们搁置一边，并移除它们，从而将人从属灵的囚禁和奴役中解救出来。这种争战在人里面感觉就好像是他自己发起的。试探就是这样一种争战，人有这样一种感知，因而有合作；我常常经历它，所以能发誓作证，我清楚知道它。争战在人之外进行，在他里面感觉仿佛来自他自己，并且人在中间合作，这是为了当他得胜时，赏赐可以归于他；但只有仰望主，唯独信靠祂，并寻求帮助的人才能得胜。

凡在试探中呼求主的人都会得胜，否则他就会屈服，这一点通过对比来说明。他就像被风暴猛推到岩石旁边的船只；除非船长知道如何使船避开危险，并驶向出口，因而驶向港口，否则这船必毁灭。他像被敌人重重包围的一座城市；除非某个地方可以逃跑，或有帮助，否则指挥官和他的驻军将变得绝望和灰心丧气，并把自己作为俘虏交出去，任由敌人处置自己的生命。他像一个行人不知不觉走进一间有强盗的小屋；除非当他被关起来时，一个朋友来敲门，或出现在窗口，从而吓走那些恶棍，把他从虐待中解救出来。他像一个人掉进有熊及其幼崽的洞穴中，或掉进有豺狼和豹子的坑里，除非他的父亲或兄弟发现后立即给他放下梯子或绳索，把他从那里拉上来，否则他必死亡。他像一个人白天站在或走在大雾中，因而不知道该往哪边走，除非他点上灯，从而照亮他可以站的地方，或可以走的路。他像一个人在寒冬腊月缺少食物，除非他靠着夏天回来时收获的希望来支撑。他又像一个人半夜在森林中游荡，除非他靠着光明的希望来安慰自己，并怀着这种希望躺下安然地睡到早上。他还像一个人为了得救而渴望在基督教的事物上获得教导，碰上了戴着主教冠的博士和获得荣誉的教师；他们利用从形而上学那里借来的术语讲解这些事物，并把它们包裹在神秘之中；除非有某个其他人来解释这些术语，从而解开困惑，并从圣言，因而从主在清晰的光中阐述教会的神圣事物，否则他岂不会被关于信仰的虚假，以及像挂在固定于墙上的钩子上连在一起的一条链子的链环那样依赖于所规定的信仰的其它教条迷惑吗？

除非人怀着信心仰望主，并充分确信整个拯救的工作和能力唯独来自祂，否则来自撒旦的试探和那时的侵扰也是这种情况。正是由于这些原因，旧约圣言如此频繁地预言主的降临；也正是由于这些原因，新福音和使徒圣言也宣告主，并预言祂的第二次降临；对此，可参看下面的经文。

60.接下来是从旧约圣言的预言收集的关于主降临的一些经文；诗篇：

耶和华神说，看哪，我来了；关于我，书卷上已有记载。(诗篇40:7)

创世记：

耶和华神对蛇说，你必受咒诅。我要把敌意放在你和女人，你的种和她的种之间；祂要踹你的头，你要伤脚跟。(创世记3:14-15)

又：

权杖必不离犹大，立法者必不离他两脚之间，直等细罗来到，万民都必归顺祂。(创世记49:10)

这些话是父亲以色列对他儿子的预言的一部分。民数记：

有星要出于雅各，有杖要兴于以色列。(民数记24:17)

申命记：

耶和华你的神要从你们弟兄中间给你兴起一位先知像我，你们要听从祂。我要把我的话放在祂口里，谁不听从祂的话，我必讨罚谁。(申命记18:15-19)

以赛亚书：

主自己要给你们一个兆头，看哪，必有童女怀孕生子，给祂起名叫神与我们同在。(以赛亚书7:14)

又：

有一婴孩为我们而生；有一子赐给我们。政权必担在祂的肩头上；祂名称为奇妙、策士、勇士、永恒的父、和平的君。祂的政权必加增无穷。(以赛亚书9:6-7)

又：

从耶西的残干必长出嫩芽，他的根所抽的枝子必结果实。智慧和聪明的灵、谋略和能力的灵必停留在他身上。(以赛亚书11:1-2)

又：

到那日，列族必寻求耶西的根，这根立作万民的大旗，祂安息之所必大有荣耀。(以赛亚书11:10)

又：

你们当将羔羊奉送给那地的掌权者，从磐石往旷野，送到锡安。祂的宝座必因怜悯坚立，必有一位以真理坐在其上，在大卫帐幕中施行审判，寻求公平，速行公义。(以赛亚书16:1, 5)

又：

到那日，人必说，看哪，这是我们的神，我们素来等候祂，祂必拯救我们。这是耶和华，我们素来等候祂，我们必因祂的救恩欢喜快乐。(以赛亚书25:9; 26:8-9)

又：

在旷野有人声呼喊，当预备耶和华的路，在沙漠修平我们神的道。耶和华的荣耀必然显现，凡有血肉的都一同看见。(以赛亚书40:3, 5)

又：

报好信息的锡安哪，要登高山；报好信息的耶路撒冷啊，要极力扬声；要对犹大的城邑说，看哪，你们的神！看哪，主耶和华(Lord Jehovih) 带着大能力来临，祂的膀臂必为祂掌权；看哪，祂的赏赐在祂那里。祂必像牧人牧养自己的羊群，用膀臂聚集羔羊，把它们抱在怀里；温柔地引导那乳养小羊的。(以赛亚书40:9-11)

又：

到那日，我的百姓必知道我的名；因为说这话的就是我；看哪，是我！那报佳音、传平安、报好信、传救恩的，对锡安说，你的神作王了！这人的脚登山何等佳美。他们扬起声来，一同歌唱，因为耶和华归回锡安的时候，他们必亲眼看见。祂安慰了祂的百姓，救赎了耶路撒冷。地的四极都要看见我们神的救恩。(以赛亚书52:6-10)

又：

你们要对锡安女子说，看哪，你的拯救已来到。祂的赏赐在祂那里，祂获得的酬劳在祂面前。(以赛亚书62:11)

撒迦利亚书：

锡安女子哪，欢呼喜乐吧！看哪，我来要住在你中间。那时，必有许多民族归附耶和华。(撒迦利亚书2:10-11)

又：

锡安女子哪，应当大大喜乐；耶路撒冷女子啊，应当欢呼；看哪，你的王来到你这里！祂是公义的。(撒迦利亚书9:9)

耶利米书：
看哪，日子将到，我要为大卫兴起公义的枝子；祂必掌王权，亨通，在地上施行公平和公义；这是祂的名，耶和华我们的义。(耶利米书23:5-6; 33:15-16)

玛拉基书：

看哪，我要差遣我的使者在我前面预备道路；你们所寻求的主必忽然来到祂的殿；立约的使者，就是你们所仰慕的，看哪，快要来到。(玛拉基书3:1)

弥迦书：

伯利恒以法他啊，你在犹大诸城中虽小，将来必有一位从你那里出来归我，在以色列中为我作掌权者；他的根源自亘古，从永恒之日就有。祂必站稳，靠着耶和华的能力牧养羊群，祂必尊大，直到地极。(弥迦书5:2, 4)

诗篇：

我已经膏立了我的君王。我要传圣旨；耶和华曾对我说，你是我的儿子，我今日生了你；你求我，我就将列族赐你为产业，将地极赐你为田产。当亲吻儿子，免得祂发怒，你们便在道中灭亡；凡投靠祂的，都是有福的。(诗篇2:6-12)

以赛亚书：

看哪！神是我的拯救；我要倚靠他，并不惧怕。锡安的居民哪，当喊叫欢呼，因为在你们中间的以色列圣者乃为至大。(以赛亚书12:2, 6)

又：

当那日，人必仰望自己的造主，眼目注视以色列的圣者。(以赛亚书17:7)

又：

我所爱的有葡萄园在油之子的角中。(以赛亚书5:1)

又：

要尊万军之耶和华为圣。祂必作为圣所，却作绊脚的石头、跌人的磐石；向耶路撒冷的居民作为陷阱和网罗。(以赛亚书8:13-14; 马太福音21:42-44; 路加福音20:17-18)

又：

 在黑暗中行走的百姓必看见大光；住在死荫之地的人有光照耀他们。(以赛亚书9:2)

诗篇：

神已经从锡安中发光了；我们的神要来，决不缄默。(诗篇50:2-3)

哈巴谷书：

异象还在等候定期，向着结局说话；并不虚谎；虽然迟延，还要等候祂；因为祂必然来到，不会迟延。(哈巴谷书2:3)

又：

耶和华啊，我听见你的名声；耶和华啊，我惧怕你的作为。在这些年中间陈述它；神从提幔而来，圣者从巴兰山临到；祂的尊荣遮满了诸天，颂赞充满大地。祂的光辉如同亮光；有光芒从祂手中出来；那里藏着祂的能力。(哈巴谷书3:2-4)

以赛亚书：

主耶和华(Lord Jehovih)如此说，我在锡安放一块石头作为根基，是试验过的石头，是稳固根基，宝贵的房角石；我必以公平为准绳，以公义为线砣。(以赛亚书28:16-17)

圣言方面的主被描述为基路伯的穹苍以上的形像(以西结书1:26-28)，并被称为“主耶和华(Lord Jehovih)”(以西结书2:4; 3:11, 27; 4:14; 5:7, 11; 6:3, 11; 7:2, 5; 8:1)。整个以赛亚书53章论述了主，并以这些话来描述祂在世上的生活状态：

祂没有佳形，也没有威仪。(以赛亚书53:1-2)

又：

祂被藐视，不受尊重。(以赛亚书53:3)

又：

祂为了我们的过犯而被刺透，为了我们的罪孽而被压伤。(以赛亚书53:4-5)

又：

耶和华使我们众人的罪孽都归在祂身上。(以赛亚书53:6)

又：

祂像羔羊被牵去宰杀。(以赛亚书53:7)

又：

祂从活人之地被剪除。(以赛亚书53:8-9)

又：

祂以祂的灵魂为赎罪祭，祂的日子必延长。(以赛亚书53:10)

又：

祂倾倒自己的灵魂，以至于死。(以赛亚书53:11-12)

又：

祂被数算跟过犯者同列，又为过犯者代求。(以赛亚书53:12)

又：

我凭公义唤起了祂。祂必建造我的城，释放我被掳的人，不是为工价，也不是为赏赐。救主以色列的神啊，你实在是自隐的神。(以赛亚书45:13, 15)

又：

我使我的公义临近，我的救恩必不迟延。(以赛亚书46:13)

又：

至于我们的救赎主，万军之耶和华，以色列的圣者是祂的名。(以赛亚书47:4)

诗篇：

耶和华我们的主啊，你的名在全地何其美妙！你将尊荣摆设于天上。你使祂比天使微小一点，赐祂荣耀尊贵为冠冕；你派祂管理你手所造的，使万物都服在祂的脚下。(诗篇8:1, 5-6, 9)

又：

神必降临，像雨降在草地上。祂也要掌权柄，从这海直到那海，从大河直到地极。野蛮人必在祂面前下拜，祂的仇敌必舔尘土。他施和海岛的王都必带来礼物，示巴和西巴的列王都必献上贡物。众王都要叩拜祂，所有民族都要服事祂。因为祂要搭救无人帮助的困苦人。祂要救赎他们的灵魂脱离欺骗和强暴。祂的名要存到永远；祂必在日头面前有儿子的名，人要因祂蒙福。惟独神，以色列的神是应当称颂的；祂荣耀的名也当称颂，全地必充满祂的荣耀。阿们！阿们！(诗篇72:6, 8-12, 14, 17-19 )

又：

我与我所拣选的人立了约。我要坚立你的种，直到永远；要建立你的宝座，直到代代。诸天要称谢你的奇事。(诗篇89:3-5)
注：剩下的丢失了。

**时代的完结**

The Consummation of the Age

(1771年)

**史 威 登 堡**

一滴水 译

(2023.10)

**I.时代的完结，主的第二次降临和新教会**

1.[1.]关于但以理书5章和马太福音24章所预言的时代的完结(在章节中论述)。

[2.]主在先知书和福音书中，以及使徒著作所预言的主的第二次降临(在章节中论述)。

[3.]在新旧约圣言中被宣布为新耶路撒冷，并在启示录中被描述的主的新教会(在章节中论述)。

[4.]邀请整个基督教界到新教会，以及调查他们有没有资格接受主。

(1)补充一件令人难忘的事，即：新教会的一切事物在每个被光照的人面前都出现在真理之光中；不过，一旦受到当今教会正统观念的影响，真理之光就变得暗淡。

(2)按顺序解释属于新教会教义的一切要点或细节，同样解释属于旧的正统观念的要点或细节。

**II.行毁坏可憎的，时代的完结，日期的满足**

(1)关于时代的完结和那时行毁坏可憎的。

(2)没有关于神的知识，只有错误、虚假，或完全没有价值的东西；没有关于全能的任何认识。

(3)没有关于主的知识。

(4)没有关于神性人身或人性的知识，只有历史的东西。

(5)没有关于圣灵的知识。

(6)因此没有关于神性三位一体的知识。

(7)没有关于圣言的神圣的知识。

(8)没有救赎的知识，只有虚假。

(9)没有信仰知识，只有诸如瞎子所感知到的那种东西，也就是虚无。依赖于信仰的一切都是如此，它们因“神”而被称为神学的，因“教会”而被称为教会的，因“神的灵”而被称为受启发的、属灵的。

(10)没有仁爱的知识。

(11)没有自由意志的知识；因而没有人的意愿；因此，人不是人。

(12)没有悔改的知识，只有口头的悔改，这不是悔改。

(13)没有赦罪的知识，因而没有皈依的知识。

(14)没有改造和重生的知识。

(15)没有良善和邪恶的归算的知识；因而没有审判的知识。

(16)没有天堂和地狱的知识。

(17)没有死后人的状态的知识；因而没有救赎和永生的知识。

(18)没有洗礼和圣餐的知识，这两项圣礼几乎只被视为仪式。

(19)没有律法的知识，只有那种错误的知识

(20)没有关于福音(也就是人能重生，从而得救)的知识，只有那种错误的知识。

(21)没有神学的教义；因此，完结是这样：没有任何真理存在；这就是为何基督教被撕裂成如此多的异端邪说。

(22)教义问答什么都不是。

(23)整部圣言什么都不是。

(24)由此可知，没有宗教、教会、敬拜、事工。

(25)由于这一切，随之而来的只是预定。

(26)由此可知，这样的教会没有一丁点真理；因此，这就是行毁坏可憎的。

(27)根据经历：当那些研究现代正统观念的人把圣言中的话送到天堂时，这些话会随着一声巨响而爆炸。

(28)在真理被植入之前，虚假必须被根除。

(29)“日期满足”是指完结，因为“日期(即时间)”表示教会的状态；因此，我们在启示录中读到：“不再有时日了”(启示录10:7)，既不是早晨，也不是白天，而是黑夜；既不是春天，也不是夏天，而是冬天。“一载二载半载”所表相同。

(30)主通过但以理，并在马太福音和启示录七个章节中预言了教会的这种状态，要引用它们。

(31)这个新教会的宗教信仰不是通过神迹，而是通过圣言和其中来自主的光植入的。这光会照进来，并存到永远；但通过神迹植入的宗教信仰会熄灭这光，它因把神迹摆在自己面前，所以随着一声巨响而灭亡(对比马太福音24:24-25)。

(32)我与帕里斯交谈，他的奇迹占了两卷书，他如何制造他的奇迹。我获知，他通过进入人记忆的灵人制造奇迹。

注：此处提到的弗朗索瓦·德·帕里斯(Francois de Paris音译，1690年6月3日–1727年5月1日)是一位法国天主教执事和神学家，也是一个詹森主义者。

**III.行毁坏可憎的**

(1)时代的完结和那时行毁坏可憎的。

(2)没有关于神的知识，只有错误的东西；因此，也没有关于全能的任何知识。

(3)没有关于主的知识。

(4)没有关于圣灵的知识。

(5)因此没有关于神性三位一体的知识。

(6)没有关于圣言的神圣的知识。

(7)没有救赎的知识。

(8)没有信仰的知识。

(9)没有仁爱的知识。

(10)没有自由意志的知识。

(11)没有悔改的知识。

(12)没有赦罪的知识，因而没有皈依的知识。

(13)没有重生的知识。

(14)没有归算的知识。

(15)没有天堂和地狱的知识。

(16)没有死后人的状态的知识；因而没有救赎和永生的知识。

(17)没有洗礼的知识。

(18)没有圣餐的知识。

(19)没有律法的知识，只有错误的东西。

(20)没有关于福音(也就是人能重生，从而得救)的知识，只有错误的东西。

(21)没有神学的教义；因此，完结如此彻底，以至于任何真理都不复存在；这就是为何基督教被撕裂成如此多的异端邪说，对此......

**IV.什么是“完结”、“荒凉”和“日期的满足”**

(1)没有关于神的知识，只有虚假和完全没有价值的东西。

(2)没有关于神性人身或人性的知识，只有历史的东西。

(3)没有救赎的知识，只有虚假的东西。

(4)没有信仰的知识，只有诸如瞎子所看到的东西，也就是虚无；依赖于这种信仰，并因“神”而被称为神学的，因“教会”而被称为教会的，因“神的灵”而被称为属灵的、受启的一切事物都是如此。

(5)没有仁爱。

(6)没有自由意志，因而没有人的意愿；因此，人不是人。

(7)没有悔改，只有口头的悔改，这不是悔改；没有赦罪的知识。

(8)没有改造和重生。

(9)没有良善和邪恶的归算，因而没有审判。

(10)洗礼和圣餐几乎就是仪式。

(11)教义问答(十诫)什么都不是。

(12)整部圣言什么都不是。

(13)由此可知，没有宗教、教会、敬拜、事工。

(14)由于这一切，随之而来的只是预定。

(15)由此可知，这样的教会没有一丁点真理；因此，这就是行毁坏可憎的。

(16)因此才会有如此多的异端邪说。

(17) 根据经历：当那些研究现代正统观念的人把圣言中的话送到天堂时，这些话会随着一声巨响而爆炸。

(18)在真理被植入之前，虚假必须被根除。

(19)“日期满足”是指完结，因为“日期(即时间)”表示教会的状态；因此，我们在启示录中读到：“不再有时日了”(启示录10:7)，也就是说，既不是早晨，也不是白天，而是黑夜；既不是春天，也不是夏天，而是冬天。“一载二载半载”所表相同。

(20)主通过但以理，并在马太福音和启示录七个章节中预言了教会的这种状态，要引用它们。

(21)这个新教会的宗教信仰不是通过神迹，而是通过圣言和其中来自主的光植入的。这光会照进来，并存到永远；但通过神迹植入的宗教信仰会熄灭这光，它因把神迹摆在自己面前，所以随着一声巨响而灭亡(对比马太福音24:24-25)。

(22)我与帕里斯交谈，他的奇迹占了两卷书，他如何制造他的奇迹；我获知，他通过进入人的记忆，并说服他的灵人制造奇迹；关于它们的许多事。然而，帕里斯并不信奉任何宗教，因此对教会的真理一无所知；所以如今他与那些在地狱里的人在一起。

注：此处提到的弗朗索瓦·德·帕里斯(Francois de Paris音译，1690年6月3日–1727年5月1日)是一位法国天主教执事和神学家，也是一个詹森主义者。

**V.时代的完结和行毁灭可憎的**

没有关于神的知识。

没有关于主的知识。

没有关于圣灵的知识。

没有关于圣言的神圣的知识。

没有救赎的知识。

没有信仰的知识。

没有仁爱的知识。

没有自由意志的知识。

没有悔改的知识。

没有赦罪、因而没有皈依的知识。

没有重生的知识。

没有归算的知识。

没有天堂和地狱的知识。

没有死后人的状态、因而救赎的知识。

没有洗礼的知识。

没有圣餐的知识。

由此可知，没有宗教，因此没有教会。

关于主的降临。

关于神迹。

邀请全世界到新教会。

有一个牧人和一个羊群；耶和华是一。

**十诫**

Precepts of the Decalog

(1762年)

**史 威 登 堡**

一滴水 译

(2023.10)

**I.最后的审判完成后，启示录中的新耶路撒冷所表示的一个新教会被应许**

1.解释启示录21:1-20，以及22:1-5。

2.圣言的别处说明，耶路撒冷表示教会，如以下经文：

以赛亚书1:1; 2:1; 3:8; 5:3; 7:1; 10:10-12, 32; 22:10; 31:5; 33:20; 36:2, 7, 20; 37:10, 32; 40:2; 41:27; 44:26, 28; 52:9; 62:1, 7; 64:10; 65:18; 66:10, 20. 27:13; 30:19, 2:3; 3:1. 4:3; 24:23; 28:14; 31:9; 65:19; 66:13, 5:3; 8:14; 22:21.40:9; 51:17; 52:1-2; 62:6.

耶路撒冷的女子：耶利米哀歌2:13, 15；弥迦书4:8；西番雅书3:14；撒迦利亚书9:9。

耶利米书1:3, 15; 2:2; 3:17; 4:3, 10-11; 5:1; 6:1; 7:17, 34; 8:5; 9:11; 11:6, 13; 13:9; 14:2, 16; 17:19, 21, 26, 27; 19:7, 13; 22:19; 23:14, 15; 25:8; 26:18; 27:3, 20, 21; 29:2; 32:2, 44; 33:10, 13, 16; 34:19; 35:11; 36:9; 37:5, 12; 38:28; 39:8; 40:1; 44:2, 6, 9, 13, 17, 21; 51:50; 52:12-14. 4:16; 6:6; 34:1, 7; 39:1; 52:4.27:18; 29:25; 34:8; 35:11.24:1; 27:20; 29:1, 2, 4, 20.4:5; 15:4; 34:6; 52:1, 3.4:4; 8:1; 11:2, 9, 12; 13:13; 17:20, 25; 18:11; 19:3; 25:2; 32:32; 35:13, 17; 42:18, 4:14; 6:8; 52:29; 13:27; 15:5。

耶利米哀歌1:7, 8, 17; 2:10; 4:12。

以西结书4:1, 7; 5:5; 8:3; 9:4, 8; 13:16; 14:22; 16:2-3; 17:12; 21:2, 20, 22; 22:19; 23:4; 33:21; 36:38.24:2; 26:2, 4:16; 12:10, 11:15; 12:19; 15:6。

但以理书1:1; 6:10; 9:2, 12, 16, 25; 5:2, 3; 9:7。

约珥书3:1, 5-6, 16-17, 20。

阿摩司书2:5; 1:2。

俄巴底亚书1:11, 20.

弥迦书1:1, 5, 9, 12; 3:10, 12; 4:2。

撒迦利亚书1:12, 14, 16-17, 19; 2:2, 4, 12; 3:2; 7:7; 8:3-4, 8, 15; 12:2-3, 6; 14:4, 10-11, 17; 12:2, 9; 14:2, 12, 16; 14:8, 14; 9:10; 8:22; 12:6, 11; 14:21; 12:5, 7-8, 10; 13:1。

玛拉基书3:4; 2:11。

西番雅书1:4, 12, 3:16。

诗篇51:18; 79:1, 3; 122:3, 6; 125:2; 128:5; 137:6, 7; 147:2; 68:29; 135:21. 102:21; 116:19; 122:2; 137:5; 147:12。

3.启示录提到了之前发生的事，如关于龙和朱红色的兽，以及它们的灭亡。

4.最后的审判，它已经被描述，并需要进一步被描述。

5.为什么最后的审判完成之后，随之而来的就是一个新教会的建立。

6.在此之前新教会不会建立，免得神圣事物遭到亵渎。

7.那时一个应许被赐下，即：圣言的灵义将被披露。此外，唯独主是圣言。

8.那时主的降临。

9.因此，天堂已经向我打开。

**II.现在就是教会的末日，如今很少有人拥有任何宗教**

1.关于主，人们不知道，唯独祂是掌管天地的神；因此，神在位格和本质上都为一，三位一体在祂里面；然而，一切宗教都建立在关于神的概念，以及对祂的爱慕和敬拜上。

2.人们不知道，信无非是真理，他们不知道他们所说的信是不是真理。(一些内容摘自《新耶路撒冷教义之主篇》这本小册子)

3.说说当今的信是什么。以及不同程度的称义。从以下内容可以确定它们是不是真理。

4.如果这是信，那么就不需要真理，也不需要仁爱，甚至不需要关于它们的任何概念或知识。

5.没有人知道什么是仁爱。

6.没有关于邪恶和良善的知识。

**III.每个人死后都是一个人，那时他就是他的爱；他的爱就是他的生命；死后，这生命等待着每个人，直到永远**

1.每个人死后都会受到检查，以查看他的爱是何性质。

2.每个灵人都是他的情感，或其情感的形式。

3.整个天堂照着各种各样的情感而被分为各个社群，整个地狱照着各种各样的欲望而被分为各个社群。

4.一个人的情感如何，他的思维就如何。

**IV.人里面的魔鬼就住在他生活的邪恶中，主住在他生活的良善中**

**V.避开邪恶就是实行良善，这是宗教的本质，或说是宗教本身**

1.关于争战和试探或试炼的一些事。

2.避开邪恶就是驱赶魔鬼；只要一个人如此行，他就与主结合，天堂就打开；只要不这样做，他就在地狱。

**VI.一个避开邪恶，因为它们是罪的人拥有信；他避恶的程度决定了他所拥有的信的量**

1.有些真理与信有关，有些真理与生活有关；生活的真理在何等程度上成为一个人生活的一部分，信之真理就在何等程度上成为一个人信的一部分，不多也不少。

2.列举信之真理，否则这些真理就是知识，而不是信。

3.关于圣餐之前英国人的祷告；以及瑞典人的祷告：包括《不知悔改的障碍》节选。

4.因此，石版有两块，它们被称为约；人完成这块石版到何等程度，那块石版就被打开到何等程度。

**VII.十诫概括了宗教的一切**

1.关于十诫的神圣的许多事。

重述：

七条的重述；没有人能否认它们是宗教的本质，或说是宗教本身。

**启示录诠释概述**

 Summaries in Exposition of Apocalypse

**史 威 登 堡**

一滴水 译

(2023.10)

以下注释写在概述开始的前一页中间

第一章将主描述为圣言，主从圣言实现最后的审判，并建立一个新教会。

第二章和第三章涉及教会中所有要面临最后的审判，并且一个新教会从中得以形成的人。

第四章涉及天堂中所有人为最后的审判所作的准备；因此，宝座是那里的主题。

第五章揭示了唯独主才能实现审判，所有天堂都认可并充分承认这一点。

1.第1章

该启示唯独来自主，并被那些即将在新耶路撒冷，并承认主为天地之神的人接受。该章还将主描述为圣言。

1-3节，启示是给谁的。

4-6节，启示为了他们通过天堂唯独从主而来。

7-8节，主将从圣言揭示祂自己和属于教会的东西。

9-11节，进一步关于接受，被谁。

12-16节，主被描述为圣言和教会。

17节，承认祂是耶和华独一的神，一切事物都来自祂。

19-20节，该启示是给那些在新耶路撒冷的人的。

2.第2章

关于那些新耶路撒冷能从中产生的教会里的人。

1-7节，从那些首先关注信之真理，而不是仁之良善的人中；这是指以弗所教会。

8-11节，从那些在生活上处于良善，在教义上处于虚假的人中；这是指士每拿教会。

12-17节，从那些认为教会全部中的全部是善行，根本不是教义的一切真理的人中；这是指别迦摩教会，

18-29节，从那些处于源于仁的信，因而处于善行的人中；那里还涉及那些处于与仁分离之信，因而处于恶行的人；这是指推雅推喇教会

[写在页边空白处]为了教会，好叫它们可以承认主为天堂的神；仁爱的行为。

3.第3章

关于那些新耶路撒冷能从中产生的人续。

1-16节，关于那些敬拜是死的，也就是说，敬拜缺乏真理，因而缺乏生活的人；这是指撒狄教会。

7-13节，关于那些处于从主发出的源于良善的真理之人；这是指非拉铁非教会。

14-22节，关于那些有时从自己有智慧，有时从圣言有智慧的人；这是指老底嘉教会。

[写在页边空白处]和第2章相似。

4.第4章

关于天堂里的所有人为审判所作的预备，审判将从圣言并根据圣言进行，关于对主是唯一审判者的承认。

5.第5章

就其神性人身而言，主将从圣言并根据圣言审判，因为祂就是圣言；这一点在所有天堂都被承认。

6.第6章

1-8节，检查那些将面临最后审判的人对圣言的理解，由此检查他们的生活状态；他们应是那些处于源于良善的真理之人，那些缺乏良善的人，那些处于少量真理的人，和那些在良善和真理上处于完全荒废的状态之人。

9-11节，关于那些被主安全保守在地之下，以免被恶人伤害的人；他们得到安慰和保证，他们将很快被释放。

关于首先与善人分离的恶人；那时他们处于绝对的邪恶和虚假，害怕最后的审判。也可参看295节。

[第二个版本写在末尾]

1节，这涉及对那些将面临最后的审判之人的检查。检查他们对圣言是怎么理解的，因而检查他们的生活状态是什么样；他们应是那些处于源于良善的真理之人。

4节，那些缺乏良善的人。

5节，那些蔑视真理的人。

8节，那些在良善和真理上处于彻底荒废的状态之人。

9-11节，接下来的主题是那些由于高地的恶人而被主安全保守在低地的人，这些恶人将在最后审判之日跌落。

12-17节，那些处于邪恶和来自这些邪恶的虚假之人在最后审判之日的状态。

7.第7章

那些内层良善的人聚集在一起，他们与恶人分离；当最后的审判即将来临时，他们受到保护，免遭危险。

1-8节，那些属天和属灵的人聚集在一起，这些人由以色列十二支派来表示。

9-17节，随后所有宗教中那些过着良善生活的人聚集在一起。

[第二个版本写在末尾]

1-3节，这涉及在审判之前，善人与恶人的分离。

4-8节，涉及承认主是天地之神，并从祂拥有智慧的善人。

9-17节，涉及处于仁之信，并处于试探的善人，新天和新耶路撒冷将来自他们。

8.第8章

1节，在教会结束时，检查那些被称为改革宗，声称自己通过属灵天堂的流注而处于信之人的性质。

3节，主在属灵天堂的同在和安全守护。

5节，与那些处于信之人的交流及其性质。

6-7节，最初流注，以及检查，查实那里有虚假、邪恶和歪曲。

8节，属灵之爱流入属于意愿的东西，因而流入属世层，以及检查，查实没有良善，因为一切都已经被歪曲了。

10节，属灵智慧流入属于理解力的东西，以及检查，查实他们是否憎恨圣言的内层真理。

12节，最后流注，以及检查，查实在那些确信唯信教义的人中间，属于那教会的一切事物里面只有邪恶和虚假。

13节。在那些确信与仁分离之信的人中间的诅咒状态。

9.第9章

关于那些确信与仁分离之信的教义之人。

1-12节，关于那些通过推理强化自己的外在之人。

13-19节，关于那些通过推理强化自己的内在之人。

20节，关于那些没有确信，但仍处于唯信的余民；他们的性质。

10.第10章

关于新耶路撒冷的教义，即：神是一，三位一体在祂里面；主的人身是神性；教义的这一部分，即神是一被接受，但那一部分，即主的人身是神性，却引起人的反感。

11.第11章

关于改革宗教会的总体状态，该状态是第二样灾祸，由晚上来表示。

2-10节，关于晚上的状态。

13节，关于他们的毁灭。

3-6, 11-12, 14, 19节，关于黎明。

12.第12章

关于新教会及其教义；龙出于仇恨追赶它，它受到主的保护。龙，也就是那些处于唯信的人被扔到灵人界，他们从那里侵扰世人。

13.第13章

关于它在平信徒和普通人当中的教义，也就是从海上来的兽；关于当它表面上被圣言证实时，对它的承认；关于它在有学问的神职人员当中的教义，它在前者当中的性质和对它的接受。这些都由对圣言的一切真理的歪曲而产生。

14.第14章

1-5节，关于新的基督天堂，它的性质被描述。

6, 13节，关于对主降临和新教会的福音的传讲。

9-12节，劝诫放弃与仁分离之信。

14-20节，对他们的检查，证明他们的行为是恶的。

15.第15章

关于外在基督天堂的延伸，关于那些通过外在仪式荣耀主的人。关于为进入世上教会的流注所作的预备，以便描述它在邪恶和虚假上的最后状态。

16.第16章

1节，关于从主进入改革宗教会之人的流注，它是为了揭露改革宗教会中的虚假和邪恶。

2节，进入内在教会之人的流注。

3节，进入外在教会之人的流注。

4-7，进入他们对圣言的理解的流注。

8节，进入他们的爱的流注。

10节，进入他们的信的流注。

12-16节，进入他们的内层推理的流注。

17-21节，同时进入他们所有部分的流注。

17.第17章

1-8节，关于天主教的宗教信仰，它的内在和外在的性质。

9-11节，特别是它在圣言方面的性质。

12-14节，法兰西民族在圣言方面的性质。

15节，在它统治之下的剩余人们的性质。

16节，新教徒在圣言方面的性质。

18节，他们在教义的许多要点上意见一致。

18.第18章

1-8节，关于巴比伦的宗教信仰，它的性质和它将要灭亡的事实。

9节，在这个阶层中等级较高者的性质。

11-16节，在这个阶层中等级较低者的性质。

17-19节，平信徒和普通人的性质。

20-24节，他们悲伤、哀叹；天使因它的移除而高兴，因为他们没有聪明和智慧，他们感到震惊。

19.第19章

1-5节，天堂天使对主的颂赞，因巴比伦被移除，使得他们可以处于光和喜乐。

6-10节，新教会的宣告。

11-16节，主在圣言中降临，它向新教会打开。

17节，把所有人都召唤到它那里。

19-21节，那些处于与仁分离之信的人的抵制，他们的移除和诅咒。

20.第20章

1-3节，关于龙所指的那些人的移除。

4-6节，关于那些敬拜主，并避恶如罪的人从低地上升。

7-9节，对那些处于与内在属灵敬拜分离的外在敬拜之人的审判。

10节，关于龙所受的诅咒。

11-15节，关于对那些为自己形成新天堂的人，以及来自灵人界的余民的全面审判。

**样本和草图**

Specimen and Sketch

**史 威 登 堡**

一滴水 译

(2023.10)

**新教会教义概要的样本和草图**

1.在德国、匈牙利、波兰、瑞典、丹麦、英国和荷兰，因宗教改革而与天主教分离的教会在各个方面都彼此不同；但他们都同意关于神性里面的三位格三位一体、来自亚当的原罪、基督功德的归算和唯信称义的条款。(《简论》17节)

2.在宗教改革之前，天主教在这四条上的教导是完全相似的，在神性里面的三位格三位一体上的教导是相似的，在来自亚当的原罪说上的教导是相似的，在基督功德的归算上的教导是相似的，在因信称义上的教导也是相似的；唯一不同的是，他们把这信与善行结合在一起。(《简论》19节)

3.宗教改革的领袖路德、梅兰希顿和加尔文，保留了关于神性里面的三位格三位一体、来自亚当的原罪、基督功德的归算、唯信称义的一切信条，和天主教徒所持守的一样。但他们为了在教会的基本要素，也就信和仁方面与天主教徒彻底决裂，就将善行与信分离，声称善行并非同时一起拯救人。(《简论》21节)

4.然而，这些宗教改革的领袖们把善行与他们的信联系在一起，以至于凭理性，没有人能看出它们是结合还是分离。(《简论》24节)

5.但这些宗教改革的领袖们把善行与这信联系在一起，是为了让他们的教义可以与《圣经》相一致；也为了可以有一致性，而不是有不一致，除非行为的品质倾向于造成不一致。(《简论》27节)

6.关于基督功德的归算和由此称义的信条来自三位格三位一体观，因而来自三神观。(《简论》30节)

7.这一切信条看上去都是错的，并且当弃绝三位格三位一体观，因而弃绝三神观，接受一神观，圣三一就在这一位神里面时，也变得错误。(《简论》39节)

8.这时，当今教会对父的和解、满足、调解、归算和通过这种方式罪得赦免，因而称义、重生和成圣的信仰，连同依赖于它的其它一切信条，就都彻底崩溃了。

9.取而代之的是真正使人得救的信仰，也就是与善行结合的对一位神的信仰，该信仰被承认和接受；它不是归算的信仰。(《简论》41节)

10.这信是对神，救主耶稣基督的信，其简单形式如下：

(1)有一位神，圣三一在祂里面，祂就是主耶稣基督。

(2)得救之信就是相信祂。

(3)必须避开邪恶，因为它们属于魔鬼，并来自魔鬼。

(4)必须行善，因为它们属于神，并来自神。

(5)并且人必须貌似凭自己做这些事，但又必须相信，它们来自与人同在并通过人作工的主。(《简论》43节)

11.决不能在持守这种信的同时，持守前一种信；也决不能在持守前一种信的同时，持守这种信。它们若在一起，就会发生如此的碰撞和冲突，以至于人里面教会的一切都会灭亡。(《简论》102节)

12.当今教会的信仰已经将宗教与教会分离，而宗教完全是由符合信之真理的生活良善构成的(《简论》45节)。真理构成通往天堂的道路。在地狱……(此处原稿有一个难以辨认的词)，父；但在天堂，真神。

13.当今教会的信已经歪曲了圣言，因为圣言只教导生活的良善和信之真理，以及通过它们的结合实现的救赎。

14.到目前为止，当今教会的信已经如此摧毁教会，以至于如今没有剩下一个不被歪曲的圣言真理，也没有剩下任何不被玷污的宗教良善。

15.由这信所导致的当今教会的这末后状态就是圣言中“时代的完结”和“行毁灭可憎的”所表示的。(《简论》70节)

16.当今教会的这末后状态就是“从世界的起头直到如今从没有，后来也必没有的大灾难”(马太福音24:21)所表示的。(《简论》74节)

17.由这信所导致的教会的这种状态就是这些话所表示的：那些日子的灾难一过去，日头就变黑了，月亮也不放光，众星要从天上坠落，天势都要震动(马太福音24:29; 启示录8:12)。(《简论》77节)

18.但以理书和马太福音中的“山羊”表示那些无论过去还是现在处于当今教会信仰的人。(《简论》82节)

19.启示录中的“龙”及其“两个兽”，“假先知”，以及“蝗虫”也表示那些无论过去还是现在处于当今教会信仰的人。(《简论》87节)

20.旧约中的“非利士人”表示那些无论过去还是现在处于当今教会信仰的人；他们的偶像表示这种信仰本身。对当今教会的信之教义的弃绝和对新教会的信之教义的启示由这些话来表示：坐宝座的说，看哪，我将一切都更新了；又对我说，你要写上，因这些话是真实的，可信的(启示录21:5)。(《简论》95节)

21.此外，没有一个不是邀功或虚伪的善行能从当今教会的信仰中出来，或说从当今教会的信仰中出不来一个不是邀功或虚伪的善行；因此，这信的“好果子”是空话。因为这是一种所谓的归算信仰。(《简论》47节)

22.原文没有这一节。

23.从当今教会的信仰涌出的敬拜只是口头上的，不是生活上的；而事实上，口头上的敬拜是照着生活上的敬拜蒙主悦纳并生效的，而不是反过来。(《简论》51节)

24.前一种信仰就是一堆连贯和不连贯的悖论，因此它的教义只进入记忆，而不是进入记忆之上的任何理解，仅进入记忆之下的确认。例如，关于自由意志的教义。(《简论》53节)

25.前一种信仰的教义是无非学习和保持的，即便去学习和保持，也是极其困难的；这些教义也不能宣讲和教导，除非极少，并且非常谨慎地，以免这信的裸体露出来；这是因为真正的理性不感知并接受这些教义的任何东西。如关于自由意志的教义。(《简论》58节)

26.当今教会的信仰将神的神性属性从神那里夺走，并将纯人性的属性归于祂；如祂曾愤怒地看着人，希望和解，并通过对儿子的爱和代求和解；祂愿意通过儿子的十字架受难，并因看见儿子的痛苦而得到安抚，从而回到怜悯和归算，将儿子的功德归于唯独出于信祈求的那个人；以及除此之外的其它许多事。(《简论》60节)

27.当今教会的信仰已经生出，并仍有可能生出可怕的后代，如：出于直接怜悯的救赎；教义的必要性，在属灵事物上的自由的缺乏；人在皈依方面就像一根木头和一块石头；信与仁之间没有任何联系；有预定说；如当今有些人所认为的，神不在乎人的行为，只在乎信；以及其它许多事；还有涉及洗礼和圣餐这两项圣礼，以及基督位格的；这一切教导都根据理性原则取自唯信称义。从第一个世纪直到今天，异端邪说就如雨后春笋般从这种信仰中涌出，它们没有其它源头。(《简论》64节)

28.除非主兴起新教会，否则没有人能得救；这就是马太福音(24:22)中这些话的意思：若不减少那日子，凡是血肉之人就没有一个得救的(《简论》91节)。原因在于，旧教会建立在唯信称义之上，而这唯信称义则建立在三神观之上。一切盲目和愚蠢，以及对宗教的冷漠和清除由此而来，以至于几乎没有人思想救赎或属灵福祉。那些精通这些事的人根本不思想自己的灵魂，或听众灵魂的救赎或福祉。改革宗明白理解力而非意愿的作工，因而明白被动而非主动的作工。

29.这个教会就是启示录21章所提到的新耶路撒冷，在那里被称为羔羊的新妇和妻子。(《简论》99节)

30.旧教会的信仰关闭天堂，新教会的信仰打开天堂。

31.如今的天主教徒对基督功德的归算，或因对祂的信而称义一无所知，因为他们靠近作为基督代牧的教皇，并崇拜圣徒，只被修道士教导善行。(《简论》105节)

32.因此，他们若放弃牧师职位，不向圣徒祈祷，不领受这两种类型的圣餐，并靠近主，就比改革宗更容易被接纳并引入新教会。(《简论》105节)

33.新教会的信仰决不能与前教会的信仰在一起；它们若在一起，就会发生如此的碰撞和冲突，以至于人里面教会的一切都会灭亡。(《简论》102节)

分析：决不可想当然的以为基督功德的归算被保留，这样一个人就从一个坑里出来又掉进另一个坑里；因为归算是不可能的，其中的信会导致以前那样的结果，以至于我们因逃避斯库拉而掉进卡律布狄斯大漩涡。(《简论》104节)

草图以耶利米书7:2-4, 9-11结束。(《简论》115节)

躲过豹子又遇上熊，并被撕成碎片。(《简论》104节)

从五个龙头中跳出来，又跌到另五个龙头中；从一个坑里逃出来，又掉进另一个坑里。(《简论》104节)

主照着接受与人结合，接受取决于生活。

人所添加的东西，无论与基督功德相比有价值的，还是与它一致的，都不能与基督的功德结合在一起。

推论

最终附录

注：1.斯库拉(Scylla，“撕碎、扯破”之意)，是希腊神话中吞吃水手的女海妖。

2.卡律布狄斯(Charybdis，吞咽之意)，海王波塞冬与大地女神盖亚之女。为希腊神话中坐落在女海妖斯库拉隔壁的大漩涡怪，会吞噬所有经过的东西，包括船只。

**通向灵魂知识的道路**

The Way to a Knowledge of the Soul

**史 威 登 堡**

一滴水 译

(2023.10)

1.自我第一次构想解决理性心理学的问题，或调查人类灵魂和内在感官的本质和官能的设计以来，已经过去了好几年；但到目前为止，这个主题的极端困难，以及所需的大量初步知识，已经警告我不要过早地朝着这个方向前行；因为许多东西必须首先清楚地被阐述出来并按顺序排列。可以肯定的是，那些只是表面了解科学元素，甚至只熟悉一两个分支，却敢于踏入这个领域的人，因对许多方法，有时对主要方法的无知而在大多数情况下，只会在空洞的问题上发挥无益的微妙作用，只讨论巧妙的琐事；照着他们被一些科学光照，或如经常所发生的那样模糊的属世天赋，他们会在棘手的讨论中涉及一个重要的主题，这对大脑没有影响，但会造成争议；因花费了敏锐和微妙在其上的问题的琐碎性质，一个法官会徒劳地试图解决这些争议。然而，现在的主题太过于重要，以至于不能如此对待；这不是陪衬场，而是赤裸裸的武器竞技场。要完成灵魂这单一科学，就需要这个世界曾经消除或发展过的所有科学。如果有人承担了需要所有人才能承担的任务，那么最终必然发现，他缺少工具，无法胜任如此庞大的艰巨工作。他势必从自己那里获得，或利用自己头脑的敏锐来制造他所需要、但不幸又不知道的要点，也就是说，他必须利用自己的想象力来提供真实知识的场所；想象力若任由自己发挥，没有经验和一个真正哲学家的戒律，多么容易出错，这一点甚至对最没有经验的人来说也是众所周知的。让读者只尝试一小段距离，他很快就会发现他自己带着他的标准撤退了，不得不带上新的物资，以便他可以利用增加的力量进行这种尝试。

2.如果我们想在研究中取得成功，首先就必须不遗余力，但要最大限度地运用头脑，清理和取得那些紧紧围绕并从属于手头上的主题的东西。对动物身体，尤其大脑、小脑、延髓和脊髓，以及神经的解剖学检查，必须打开通往它的大门。没有对这些门户的彻底掌控，希望穿透自然圣殿的深处是徒劳的。猜测大自然在不可见的领域是什么样是不可能的，除非从她在可见领域的样子，或在原因中的样子，以及在那些最终触动某种感官的结果中的样子来猜测。正因如此，若不检查心智的脸，也就是说，若不调查心智的脑和髓，知道心智的内在活动的性质是不可能的。即便如此，猜测灵魂如何展开她的力量仍是不可能的，除非研究身体的所有内脏的联系，以及外在感觉器官，这些器官在某种程度上有助于使内在感觉器官能经历那种会向灵魂打开它们的发展。

3.大自然至少整体上是存在的，如Maiphighi在他的著作《蚕》中所观察到的。凡呈现给眼睛和感官的东西，都是由一系列从最小开始并通过许多层级或阶段倍增的事物组成的；这些事物在达到一个相当大的量级之后，最终向我们显现为最小的事物；结果，一开始通常把它们视为边界和原因，尽管远非如此，它们掩盖了真正的原因；因此，除了它们为心智提供最终结果，以便它可以从中通过自己的分析进入原理外，不要指望从它们那里进一步得到任何东西了；此外，它们是心智能通过关系进行判断的唯一手段。然而，这条路艰难而陡峭。我们若把自己局限于一些事物和现象，就会形成只与这些事实和现象一致的原因的观念；尽管没有任何东西能被证实，除非或近或远地与主题有关的一切事物也都同意这个结果。当真理被发现时，同意从不缺席，因为所有推测都支持它。世上的一切事物都相互联系，因为一切事物都源于一个最普遍的原理。因此，关于被检查的任何主题的真理可以说不能公开宣布，除非一切事物都迅速同意。因此，无论现在我们在论述脑方面将取得什么结果，都必须被取决于脑的一切，也就是被整个身体，包括所有内脏、器官、部位、固体和液体，以及疾病的记录，无论身体的还是心智的(the animus)所证实，此外被实验化学和物理学的细节，以及其它一切部分所证实，因为在她领域中的动物本性以最完美的方式通过一切技艺来获得她想要的结果。这就是探索唯独动物机器的能力所需要的一切科学的联系，哪怕只缺少它们当中的一门科学，都足以剥去悬挂它的链环，或使它虚弱到无法承认任何重量。

4.除非我们能将一切事物简化为越来越高的概括，或形成足以全面涵盖一切的它们全部的一种哲学，否则不足以获得所有科学的知识，甚至不足以获得在各科上的理性哲学的知识。我们间接提到，并称之为共相数学哲学的一种哲学，尽管迄今为止不为世人所知，但仍有可能获得；我们希望，如果心智能得到放松和安宁，我们自己就能奠定它的基础。若没有它的帮助，希望获得灵魂的知识是徒劳的；因为它是灵魂的哲学，而不是心智的哲学(心智要发展到灵魂，灵魂不允许发展)；换言之，它是灵魂借以理解自己的对象的分析。然而，如我们前面所说的，由于这种哲学是完全未知的，因此获得它的努力可能会被认为是徒劳的，所以在陈述它的原理之前，我们决不会武断地冒险宣布它的功用，而是要满足于观察；若没有观察的帮助，到达月球将比探索灵魂更容易。